Joel Goldsmith

Traducao andénima



APRESENTACAO

“Se 0 Senhor néao edificar a casa, em vao trabalham os que a edificam”.
(Salmo 127)

A iluminacdo desfaz todos os lagos materiais e une os homens pelos vinculos
aureos da compreensdo espiritual: reconhece unicamente a lideranca do Cristo; ndo tem
ritual ou lei, sendo o Amor impessoal, universal; nenhum culto sendo o da chama
interna, eternamente acesa no santudrio do Espirito. Esta unido é o estado da
fraternidade espiritual, livre. A Unica restricdo é a disciplina da Alma; conhecemos,
assim, a liberdade sem licenciosidade. Somos um universo unido sem limites fisicos;
rendemos servigos a Deus, sem cerimonial nem credo. Os iluminados caminham sem
medo — pela Graca.

(Do livro “The Infinite way” de Joel
Goldsmith)



Joel Goldsmith
A ARTE DE MEDITAR

SUMARIO

Primeira Parte
Meditacdo — A prética

Capitulo I = O caminho ------ 03

Capitulo Il — A finalidade ------ 07
Capitulo 111 - A pratica ------ 13

Capitulo IV - A unido indissoluvel ------ 17
Capitulo V - As dificuldades ------ 23

Segunda Parte
Meditacdo — A experiéncia

Capitulo VI — A terra é do Senhor ------ 30
Capitulo VII — Assim amou Deus o0 mundo ------ 32
Capitulo VIII - Vs sois o templo ------ 34
Capitulo IX — A prata € minha ------ 37

Capitulo X — O lugar em que estas ------ 40
Capitulo XI — Porque o amor ¢é Deus ------ 43
Capitulo XII - Pois, Ele € a tua vida ------ 47
Capitulo X1l - N&o temas ------ 50

Capitulo XIV — O tabernéculo do Senhor ------ 54
Capitulo XV — A beleza da sacralidade ------ 58

Terceira Parte
Meditacdo: Os frutos

Capitulo XVI - O fruto do espirito ------ 62
Capitulo XVII - lluminagao, comunhao, unido ------ 67
Capitulo XVl = Um circulo de messianismo ------ 70



Primeira parte

MEDITACAO - A Pratica



Capitulo |

O CAMINHO

Muitas pessoas estdo convencidas da existéncia de um poder divino, que de certo
modo atua sobre os labores humanos, porém ndo estdo seguras do que se trata nem
sabem como levar esse PODER e essa PRESENCA DIVINA para sua experiéncia
cotidiana.

Tempo houve em que 0s homens se contentavam em crer em um Deus habitante
de um céu remoto, um Deus que eles esperavam encontrar ap0s a morte.
Moderadamente, poucos se satisfazem com esse limitado conceito de Deus.

O mundo esta cheio de discordias e agora surge a pergunta: “Se existe Deus, por
que Ele permite o pecado, a doenca, a guerra, a fome, o infortinio? Como podem existir
esses males se Deus € bom, se Deus ¢é Vida, se Deus ¢ Amor? Como podem coexistir
esse tal Deus e os horrores da experiéncia humana?”.

Atraves dos tempos tentou-se decifrar esse enigma; mas ndo ha solucdo, ndo ha
resposta a essa pergunta angustiante, a ndo ser esta: que o mundo nao conhece Deus. Se
a humanidade tivesse perfeita compreensdo de Deus, discordias e desarmonia
desapareceriam do mundo; a nossa ignorancia de Deus é a causa dos males que nos
acompanham em nossa vida. Quando entramos em harmonia com Deus encontramos o
segredo de uma existéncia harmoniosa.

Em todos os tempos os povos tém buscado liberdade, paz e fartura; essa busca
porém tem sido feita, principalmente, através da febril atividade da mente humana.
Prazer e satisfacdo tém sido provocados artificialmente e devido a esse artificialismo
ndo sdo permanentes ou reais. Liberdade, paz, plenitude, sdo condi¢des da Alma, nédo
sdo dependentes das circunstancias. Houve homens que foram livres mantidos em
algemas, livres no meio da escraviddao e da opressdo, encontraram a paz em plena
guerra, sobreviveram aos flagelos e fome, prosperaram em periodos de depressdo e de
panico. Quando a alma do homem ¢ livre, ela o conduz através de Mares Vermelhos e
experiéncia no deserto & Terra Prometida de paz espiritual.

Quando conscientizamos a presenca do Reino de Deus no nosso intimo Ser
descobrimos também a manifestacdo do Poder Divino no mundo exterior. Quando
buscamos a paz interior encontramo-la também |4 fora na harmonia externa. Ao
atingirmos a profundeza da nossa alma, deixamos que ela tome conta de nossa
existéncia, dando a nossa vida novo cunho de paz e serenidade como jamais haviamos
sonhado; é entdo que alcangamos a liberdade da alma, privilégio da Graca.

Através de todos os tempos sempre houve pessoas espiritualmente dotadas: os
misticos da humanidade que experimentaram a unido consciente com Deus e
manifestaram na vida cotidiana Sua presenca e Seu poder. Sempre houve um Moises,
um Elias, um Jodo, um Paulo, mas nenhum deles teve muitos seguidores, nenhum deles
foi amplamente conhecido, nem seus ensinamentos foram intensamente praticados na
época em que viveram ou anos apos.

Esses mestres espirituais devotaram suas vidas a semear a verdade que
conduziam muitas almas receptivas ao estado de consciéncia que ora vivera. A luz que
hoje nos ilumina deriva daquela luz projetada por eles e tem atravessado os tempos. Ha
muitos mestres espirituais sobre 0s quais nada sabemaos, lideres de séculos passados e de
épocas mais recentes: Moises, Elias, Jesus, Jodo e Paulo, ja mencionados; Eckhart,
Boehme, Fox, e muitos outros luminares de todas as épocas. Cada um desses apareceu
como um raio luminoso, contribuindo para a totalidade da luz, emanada da Fonte Unica.



Todos esses lideres concordam com 0s principios basicos que nos conhecemos:
“Amaras 0 Senhor teu Deus com todo o seu coracdo, faras aos outros o que quiseres que
te seja feito; ndo mataras, nao roubaras, ndo cometeras adultério”.

Eles ndo prescreveram que féssemos da mesma nacionalidade, da mesma cor, do
mesmo credo. Ensinaram o principio do amor e da cooperagdo. Fosse o0 amor realmente
praticado e vivido pelos milhdes que dizem aceitar os ensinamentos do Cristo e as
guerras ndo existiriam. E paradoxal que ha milhares de anos perdure a revelaco dessas
verdades e a discordia e a violéncia continuem a ser a forga que move o mundo. Com
esse vasto repositorio de sabedoria, era de se esperar que depois de decorridos tantos
séculos, o mundo passasse a desfrutar maior liberdade e abundancia. Porém os
principios desses ensinamentos nem sempre foram praticados como haviam sido
revelados, ao contrario, foram cristalizados em ritos e formalismos e gradualmente
adulterados, descendo ao mais baixo nivel do pensamento humano, em vez de
conduzirem o homem as culminéncias de uma viséo da Verdade.

O principio original ensinado pelo Mestre cristdo revela que o Reino de Deus, a
Presenca. O Poder de Deus, estdo dentro de noés. A essa Presenca e Poder, Jesus
chamava PAI... Ndo sou eu é o Pai que habita em mim que faz as obras. Paulo
exprimindo-se de outro modo diz: Posso todas as coisas no Cristo que me fortalece.

Seja qual for o nome porque o chamamos: Deus, Pai, Cristo, é dentro de nés que
Ele deve ser encontrado. A natureza divina deve ser buscada ndo em montanhas
sagradas ou no templo de Jerusalém, mas sim dentro de nés mesmos. Se acreditarmos
firmemente nisso, teremos o desejo de afastarmo-nos do mundo por algum tempo para
nos colocar em contato com o Pai. Desde que passamos a reconhecer que 0 nosso bem é
0 bem de Deus, damos descanso ao raciocinio, a0 pensamento, a mente que planeja e
comegamos a escutar a voz suave e silenciosa, sempre atentos ao anjo do Senhor, ao
Cristo em nds, ao Pai em nos que nunca nos abandona. Esta auscultacdo é a arte de
meditar cujo aprendizado conduz a um ponto em que a busca da Verdade deixa de ser
uma especulacdo analitica da mente para intuir diretamente ao coracdo. Em outras
palavras, ndo mais subsiste a analise intelectual sobre a Verdade, pois temos a certeza
intuitiva da Realidade Divina como uma presenca viva dentro de nos.

Todos conhecem a palavra “Deus”, mas poucas pessoas no mundo conhecem
Deus. Para a grande maioria, Deus permanece uma palavra, um termo, um poder fora de
nos, ndo se converteu numa Realidade viva, exceto para uns poucos chamados misticos.

A meditacdo nos leva a uma experiéncia pela qual sabemos que Deus € tdo real
como € certo estarmos lendo este livro. Se todos os jornais do pais publicassem em
vistosas manchetes, a afirmacdo que nos ndo nos achamos agora neste lugar, essa
publicidade ndo modificaria em nada a nossa certeza de estarmos agora nesse lugar.
Deus é tdo real, tdo presente como nGs somos presentes e reais a Deus e Deus pode ser
conhecido por nos, assim como nds somos conhecidos de outros e de n6s mesmos. A
partir do momento em que percebemos Deus através de nossa experiéncia, nossa vida se
transforma gracas a libertacdo de nossa individualidade. Ficamos possuidos do
sentimento de que algo opera dentro de nds, através de nos e para nés. Algo muito
maior do que pensamos. Essa tem sido a experiéncia de todos 0s misticos que realmente
conheceram Deus, sentiram a presenca de Deus, entdo Deus se tornou um poder
dindmico em suas vidas. O mundo conta com raras pessoas assim e se houvesse um
nimero maior de pessoas com essa experiéncia talvez fosse suficiente para salvar o
mundo.

No mistico a consciéncia da presenca e poder de Deus ndo é mera
admissibilidade, ndo é simples afirmacdo e sim, um produto da experiéncia, € uma
realidade viva.



Nossa busca, nossa procura do Reino de Deus € uma demonstracdo de fé na
presenca e no poder de Deus, € uma crenca firme, mesmo ainda sem a experiéncia
individual da Realidade. S6 aqueles que alcangaram convicgao interior sdo impelidos a
essa busca. Os que assim procedem, apesar de ndo terem ainda atingido a experiéncia,
guardam uma intima certeza e dizem em seu coracédo: este € o caminho de Deus. Assim
se inicia a busca por diferentes meios. O modo de comecar essa busca depende da nossa
vivéncia passada. Existem os que comecaram em igrejas dogmaticas, esses obtiveram la
mesmo a resposta, descobriram o Reino de Deus dentro de si e continuaram a colaborar
nas suas igrejas como forma de servico e as vezes, como forma de gratiddo. Alguns
encontraram Deus palmilhando através do intelecto; outros ainda, por meios puramente
intelectuais, ha também os que se valeram de ensinamentos, combinando o intelecto
com o espirito, gracas a leitura de livros edificantes e gracas a mestres, santos e videntes
que nunca deixaram de existir entre os chamados — vivos.

Uma coisa é ouvir falar sobre a verdade através de livros e conferéncias, atraves
de teorias e citacOes; outra coisa muito diferente é conhecé-la pela meditacdo, pela
conscientizacdo quando o verbo se enraiza no ser individual e se expressa em
frutificacdo espiritual. “Os frutos do espirito sdo amor, alegria, paz, resignacdo e
benevoléncia, bondade e fé”. E matematicamente certo que ao atingirmos a
conscientizacdo do Cristo interior, quando somos tocados pela experiéncia interna da
alma, a frutificacdo espiritual se exterioriza em forma de harmonia, inteireza, plenitude
e perfeigéo.

E propdsito deste livro, auxiliar os adeptos na pratica da arte de meditar pela
qual o Verbo lanca raizes, de modo que venham a alcancgar a consciéncia da presenca de
Deus e passam a viver realmente na dimensdo do Espirito. Nosso objetivo é atingir a
estatura daquele Espirito que estava em Cristo Jesus e deixar que ele faca o que quiser; é
alcancar a experiéncia revelada por Paulo: “Ja ndo vivo eu, é o Cristo que vive em
mim”, ou “Eu posso fazer tudo através do Cristo que me fortalece”. Em outras palavras,
a atividade do Espirito se manifesta através de nds e nos governa; ja ndo somos bons
nem maus, doentes ou sadios. Nesse estado de consciéncia alcancamos um estagio que
transcende os pares de opostos, inexistentes na sabedoria espiritual. Aquietamo-nos e
nos afastamos da luta pelas coisas terrenas: DEUS E, e assim sendo nio ha mais
preocupacao de nossa parte sobre como alcancé-lo, ja que nada existe que nos force a
fazé-lo. Dia bonito, frutos amadurecendo nas arvores, plantas florescendo, sol, lua e
estrelas em seu eterno e silencioso percurso — existe harmonia. Nesse estado de
consciéncia espiritual, afastamo-nos da luta pelas coisas terrenas. “Que esse espirito vos
possua, 0 mesmo que estava em Cristo Jesus e O elevou dentre os mortos e também
vivificara vossos corpos mortais por seu espirito que habita em v6s”. Devemos nos
esforcar para alcancar essa mentalidade, mas isso ndo se consegue apenas falando,
afirmando, ensinando e pregando; requer esforco e acima de tudo a Graca de Deus; esse
é o fator mais importante sem o qual falece a forca para prosseguir na senda que
conduz a realizacdo divina. Abandonado, sozinho diante dos arduos degraus a serem
escalados, ninguém ousaria sequer iniciar a busca. Ha uma area da consciéncia revelada
na meditacdo, podemos chaméa-la: Oceano do espirito, Alma Universal ou Pai em nos.
Imersos neste estado de consciéncia, sentimo-nos “um com Deus”, com a creac¢do, com
todos os seres espirituais. Em contato com o Oceano do Espirito - o Pai em nds,
percebemos a manifestacdo do Amor Divino e sentimos que ja ndo vivemos pelo
esforco pessoal, somos conduzidos pela Graga. Em vez de procurarmos 0 nosso bem em
pessoas ou coisas, penetramos na Alma Universal e nos tornamos espectadores de Sua
atividade, vemo-la expressar-se em idéias que se concretizam em forma do bem
necessario a nossa experiéncia. Somente quando aprendemos a olhar dentro do Infinito



Invisivel é que comecamos a compreender a natureza da Graga. Em vez de desejar algo
ja existente como forma ou efeito, aprendemos a nos dirigir “para dentro” e permitimos
que nosso bem flua da Fonte Divina, do Infinito Invisivel.

Que o comerciante e o profissional percebam o Divino dentro deles; que o
doente e o pecador busquem a cura e a perfeicdo dentro deles mesmos. Que cada um de
nos esteja sempre alerta a observar o desabrochar da consciéncia em formas mais novas
e mais ricas do bem, demonstrando a abundancia da vida pela Graca. Devemos buscar
nosso bem na Infinitude do nosso proprio Ser, no Reino de Deus dentro de nos.
Tocando aquele centro o Pai revela nossa heranca de co-herdeiros com Cristo de todas
as riquezas celestiais. I1sso € viver pela Graca, dadiva de Deus. Assim vivem seus filhos,
compreendendo que a alma € o repositério eterno de todos os bens e permitindo que a
atividade do Cristo se manifeste em nossa experiéncia. O segredo da Graca reside no
contato com o Infinito Invisivel — o centro Universal de nosso ser, dentro de cada um.
Esta € a experiéncia da presenca do Cristo na literatura mistica chamada iluminacéo,
Consciéncia Cdsmica, Consciéncia Cristica que no Evangelho recebe o nome de
“renascimento pelo espirito”. A leitura de livros inspirados, edificantes, acrescida da
meditacdo constante é o caminho que leva a comunh&o com o Pai, atraindo para nossa
consciéncia esse “toque do Cristo”. Com a mente repousada em Deus, ocorre as vezes,
auscultar uma voz, ai percebemos que Ele executa aquilo que a nds cabia executar. Os
que alcancarem esse estado de iluminacgdo, ja ndo terdo problemas em sua existéncia,
uma vez que passardo a ser alimentados, vestidos e alojados pela Fonte Infinita da Vida
que chamamos Cristo. Esse estado de Graga nao pode ser convenientemente descrito, ja
que ele se manifesta de formas diversas nas diferentes pessoas, porém 0s que recebem
essa Luz compreendem a experiéncia dos iluminados de todos os tempos.

A atividade do Cristo que resulta na vida pela Graga ndo se limitou ao passado;
nos tempos atuais muitas pessoas adquiriram essa experiéncia e passaram a viver
jubilosamente, vidas de beleza, saide, harmonia, pela Gragca. Embora a Verdade esteja
acessivel a todos, a lluminacdo Espiritual sera alcancada, apenas, por aqueles que,
fervorosamente, a buscarem. “Habitua-te a presenca de Deus dentro de ti e permanece
na paz”. O conhecimento da presenca do “Pai dentro de n6s” é o comeco da vida pela
Graga. Viver pela Graga capacita-nos a executar maiores trabalhos, a colher melhores
resultados em todas as atividades. Esse impulso espiritual, essa orientacdo divina,
permite-nos despreocupar-nos Com nossos assuntos pessoais, com os de nossas familias
ou de nosso pais.

A libertacdo do medo, da angustia, do perigo, das caréncias sobrevém somente
quando surge o Confortador. A voz da Verdade fala dentro de nos e entramos em “paz
repousante” a despeito de todas as tempestades necessarias a nossa experiéncia. E como
se houvesse uma Presenca sempre a nossa frente a “retificar os caminhos tortuosos, a
fertilizar os desertos, abrir as portas da oportunidade e do servico”.

Ora, como a atividade do Cristo se manifesta através do crescente poder
espiritual, nossa fé e confianca aumentam, proporcionalmente com a manifestacdo desse
poder. Firmes nessa conviccao intima, fazemos cessar todas as formas de discordia a
passamos a viver, nao pelo poder da forca, mas pela forca do Espirito, pela Gracga.

Neste mundo, poucos ja nasceram com alguma percepcdo da Consciéncia
Cbésmica, mas qualquer um, com perseveranca, dedicacdo e fidelidade, podera
desenvolver e cultivar “aquele Espirito que vivia em Cristo Jesus”. 1sso requer devocao,
determinacéo, receptividade para reconhecer e aceitar o Cristo quando Ele tocar nossa
alma, despertando-a para uma “vida nova”.

No siléncio de nosso Ser, Cristo fala e n6s auscultamos: “N&o deixarei, ndo te
abandonarei... ficarei contigo até o fim dos tempos”. Essa consciéncia da presenca de



Deus é desenvolvida pela perseveranca, na quietude do siléncio, na abstencao do uso do
poder mental ou fisico para que o Espirito possa agir.

“Acalma-te e sabe que Eu Sou Deus™.
“Pois, pela Graca vos salvareis através da fé; ndo por vos mesmos: € uma dadiva de
Deus...”” Pela Graca vos salvareis.

Capitulo 11

A FINALIDADE

Os caminhos

A todos 0s homens se destinam

uma estrada elevada e uma estrada rasteira.
Cada homem decide sobre 0 caminho que seguira
sua alma.

John Oxenham

O proposito da meditacdo € alcancar a Graca Divina. Uma vez conseguida ela
dirige nossa experiéncia, vive nossa vida, executa os labores a nosso cargo, retifica os
caminhos tortuosos, ja ndo vivemos s6 pelo pdo, mas, pela Graca Interior. Suprimento,
relacionamento satisfatorio, éxito nas atividades profissionais, capacidade creadora, sdo
efeitos tangiveis da Graca. Nao poderemos recebé-la, porém, se a considerarmos um
meio para alcancar fins lucrativos, se a procura tiver o intuito de conseguir a posse de
algo ou de alguém. A meditacdo jamais devera ser praticada com o propdsito de obter
resultados, seja um automovel, mais dinheiro, ou, melhor situacdo. Sua Unica finalidade
deve ser a conscientizacdo da presenca de Deus. Na meditacdo Deus se revela como
vida individual. Ele € a fonte da qual derivam todos os bens e, desde que seja alcancada
a experiéncia da sua presenca, onde houver necessidade surgira suprimento. Falharemos
sempre que estivermos visando conseguir algo a parte, separado de Deus. Deus € 0
préprio bem. Orar ou meditar por pessoas ou coisas materiais anula o propésito da
meditacdo. Diz a Escritura que 0 homem comum recebe as coisas de Deus. Quem é o
homem comum sendo o ser humano, o filho prédigo, mergulhado ainda na ilusdo das
facticidades, a orar por coisas materiais, pessoais? Rezamos para pedir dinheiro, mais
bens, ndo oramos para diminuir 0 que ja temos, essa, de fato, seria uma oracdo
espiritual. Deus ndo toma conhecimento dos rogos feitos para aumento da
materialidade. Comumente, nossos desejos humanos, mesmo quando realizados, nos
deixam insatisfeitos, porque como seres humanos falta-nos sabedoria para conhecer as



coisas que realmente nos sdo necessarias. SO 0 Pai dentro de nds é plena sabedoria e
amor.

Oracdo eficiente € aquela dirigida a Deus em espirito, deve, portanto ser de
natureza espiritual aquilo por que oramos. Lembremo-nos disso toda vez que nos
dirigimos a Deus na meditacdo, avaliando a qualidade de nossa meditacédo pelo grau de
iluminacédo espiritual de que ela se reveste. “Eu vim para que eles possam ter vida e a
tenham em maior abundancia”. E uma promessa de realizacdo; certifiquemo-nos,
porém, de que aquilo que estamos pedindo é de ordem espiritual, ndo devemos orar a
um Deus espiritual para cultivar 0 nosso aspecto humano. Devemos obedecer a
orientacdo do Evangelho e deixar que o espirito dentro de nds testemunhe, “pois ndo
sabemos 0 que devemos pedir para nossas necessidades, mas o Espirito intercede por
nos...”

Realmente, ndo somos n6s que oramos ou meditamos, cabe-nos, apenas, abrir a
consciéncia para que o Espirito, dentro de nos, revele nossa necessidade e providencie o
suprimento. Ai esta o segredo, muito diferente do trabalho mental de declarar ou afirmar
que isso ou aquilo deve ocorrer agora, nesse minuto. Ao contrario, meditando, nossa
atitude deve ser aquela do humilde hebreu: “Fala Senhor, para que seu filho ouca”. Esta
é a verdadeira atitude para a pratica da meditacdo. Alargar a consciéncia e permitir que
Deus cumpra Sua palavra dentro de nos, ndo a nossa palavra, mas a Palavra de Deus,
viva aguda, poderosa. Ela ndo ecoara em véo, no vazio. O verdadeiro aspirante a Senda
espiritual tem um Unico desejo legitimo: a conscientizacdo da presenca de Deus, a
experiéncia do Cristo na propria consciéncia.

“O Pai dentro de mim faz o trabalho”. O Pai esta dentro de mim, esta dentro de
vés; por que entdo os trabalhos sdo executados? Ha uma condicdo necessaria — a
consciéncia da Onipresenca. Dentro de nés esta a atividade de Deus, o Poder de Deus.
Nos, porém, formamos um estado de consciéncia ilusério constituido por camadas de
facticidades. N&o tivemos éxito em transpor essas camadas de materialidade e atingir o
Centro Divino no nosso intimo e enquanto isso ndo acontecer, falharemos em nossa
meditacg&o.

Muitos de nds buscam Deus, conservando da vida uma perspectiva falsa,
puramente material. Interessados que o coracdo pulse tantas vezes por minuto, que 0s
orgdos da funcdo digestiva e eliminatoria funcionem devidamente e que nossa provisao
de dinheiro seja suficiente, plenamente convictos de que no mundo é possivel encontrar-
se completa satisfacdo; para isso corremos atrds de mais dinheiro, acreditam outros que
a fama é a resposta aos seus anseios e outros mais, que a sua felicidade reside na boa
salde. Quantas vezes ouvimos: “Se ao menos eu melhorasse dessa dor... poderia iniciar
minha busca de Deus”, ou “se estivesse em melhores condic6es financeiras sobrar-me-ia
paz para fazé-lo”. Desse modo, fica a conscientizacdo da Presenca de Deus dependente
de condigdes fisicas ou econdmicas. A prova do contrario é verificarmos que muitos
possuidores de milhares e milhdes ainda ndo descobriram Deus e muitos que gozam boa
salide também ndo encontraram paz e felicidade. Vejamos agora o reverso do quadro:
Dedicamo-nos a busca incondicional de Deus, observaremos que ao encontra-la as dores
desaparecem, os pecados se desvanecem e nossos horizontes se ampliam. Enquanto
estivermos empenhados, apenas, em trocar discérdia fisica por harmonia, fisica, ndo
teremos idéia do que seja 0 Reino de Deus, da riqueza Espiritual, da saude Espiritual.

Devemos iniciar a meditacdo com a convic¢do de gque nem riqueza, nem saude
sdo motivos determinantes para nossa busca a Deus. Todo anseio por coisas ou pessoas
dificultard, adiard nossa entrada no seu reino. A firme convic¢do de que a meta que
visamos é a conscientizacdo da Presenca de Deus abrird o caminho e nessa realizacdo



“todas as coisas nos serdo acrescentadas”, ou melhor, elas ja estdo incluidas dentro de
nos.

O verdadeiro objetivo é a conscientiza¢do do Reino para nosso desenvolvimento
individual, testemunhando perante o mundo que Deus é o Eu individual e que esse
estado de consciéncia pode ser alcancado por todos aqueles que decidam desapegar-se
das coisas terrenas. 1sso ndo quer dizer que devamos isolar-nos em lugares remotos,
quer dizer que devemos abandonar os desejos pelos objetos que o mundo oferece. Como
aspirantes a sabedoria espiritual cabe indagar qual o melhor caminho e se existe algum
para conseguirmos essa realizacdo do verdadeiro Eu. Existe alguma via que conduza a
conscientizacdo de Deus aqui na terra? A resposta é Sim. N&do sé existe um caminho,
como existe um caminho curto, simples e ao mesmo tempo dificil. Praticar em nosso
proprio corpo um ato de cirurgia mental que elimine todos os desejos por pessoas, lugar,
coisa, circunstancia ou condicdo. Com afiado bisturi mental, devem esses desejos, ser
extirpados e que apenas um permaneca. “Conhecer a Ti”. O conhecimento que conduz a
vida eterna.

Empenhemo-nos de todo coracdo, alma e mente, na realizacdo da Presenca de
Deus e ndo na obtencao de alguma forma de bem. Ao alcanca-la, passaremos a gozar de
todas as coisas da vida sem a elas nos escravizarmos, sem a elas nos prendermos, sem
temor de perdé-las. Jamais alguém que alcancar o contato com o Cristo perdera sua
riqueza, sua saude ou sua vida. Seja esta nossa oracao:

Uma coisa tenho desejado, poder conhecer-Te. Uma coisa! Brada meu coracgéo:
“Deus, revela-Te a mim. Nao me preocupa que o facas na riqueza ou na saude, na
pobreza ou na doenca. Apenas revela-Te. Em Tua Presenca havera seguranca, sossego,
paz e alegria”.

Na meditacdo nada mais buscamos além da Graca de Deus; ela ndo é encontrada
na mente humana nem é encontrada na paz que o mundo oferece (armisticio). Simples
afirmacéo e leitura de livros ndo a produzem. Podem servir de incentivo e nos conduzir
a uma esfera de vibracdo silenciosa em que nos preparamos para receber a Graga de
Deus, mas sO a meditacdo nos eleva a um estado de receptividade espiritual no qual
advém a Graca Divina. “Se isso acontecer de modo que o Espirito de Deus
conscientemente habite em n6s”, entdo tornamo-nos filhos de Deus.

Como seres humanos estamos afastados de Deus e por essa razdo nado
obedecemos a Sua Lei nem experimentamos as béncdos de Sua presenca. NOS nos
afastamos do lar Paterno e diluimos nossa filiacdo divina na manifestacdo pessoal do
ego. Para efetivarmos nossa filiacdo divina precisamos seguir o caminho de volta a Casa
do Pai; aquela mesma jornada feita pelo filho prédigo para que possamos vestir o manto
e receber novamente o diadema e o sinete de filho. Como poderemos tornarmo-nos
filhos de Deus? Como despertar o Cristo que sempre foi, é e sera a nossa verdadeira
identidade e que se encontra dormente dentro de nds? Executar essa tarefa requer
esforco. Precisamos abandonar todos os velhos conceitos ou preconceitos de vida “por
causa de minha reputacdo”. Devemos nos levantar da mesa do banquete, deixar para
traz pensamentos, pessoas e atividades do mundo e retornar ao Pai.

E préprio do ser humano ser indulgente consigo mesmo. Bem-estar, conforto,
riqueza, intemperanca, glutonaria, indoléncia e sensualidade agem sobre a consciéncia
como sentimentos separatistas de Deus. Na realidade, essa separa¢do nao ocorre, Como
sucede ao anel de ouro que ndo pode ser separado do ouro de que é formado. Ouro é o
anel, ouro é a substancia que o constitui, ndo had meio de remover o ouro do anel sem
destrui-lo, pois ndo ha duas coisas como ouro e anel, mas somente “um anel de ouro”. O



mesmo acontece conosco; ndo podemos nos separar de Deus porque na realidade ndo ha
dois: Deus e eu. Nao existe no mundo tu e eu como individuos isolados. Sendo Deus
Infinito, Deus é tudo o que é. Deus € tu e eu, nossa vida, nossa mente, nossa alma,
nosso ser; exatamente como o ouro que constitui o anel. Ouro é a substancia, anel é a
forma; Deus é a substancia, o individuo é a forma pela qual Ele se manifesta. E a
esséncia do nosso ser — vida, alma, mente, espirito, lei, atividade; Deus é tudo no
individuo, seja ele santo ou pecador.

A manifestacdo de santidade apresentada por um individuo depende totalmente
do grau de conscientiza¢do de unidade com o Pai; do mesmo modo, a manifestacdo de
pecado num individuo, depende do grau, do senso de separacdo que ele admite. N&o
somos, porém, 0s seres humanos que parecemaos Ser: Somos puros seres espirituais. Nao
qgue haja em nos dois seres separados — humano e espiritual; nés ndo podemos nos
separar de Deus, todavia, como homens, podemos manter esse senso de separagao.
Decrescendo esse senso de separacdo a filiacdo divina passa a revelar-se. A volta do
filho prodigo se processa integralmente dentro de nos, dentro de cada um, como
atividade da consciéncia. Entramos na senda espiritual no momento em que dirigimos
nossos passos rumo a Deus, a nosso Pai. E ninguém se vanglorie, se ndo fosse pela
Graca de Deus, ninguém atingiria a realizacdo de sua filiacao divina.

Na experiéncia de cada um, chega 0 momento em que nos sentimos penetrados
por um raio de luz divina. Sentimos um toque, um lampejo que descerra uma janela em
nossa consciéncia, ndo por causa nossa, mas apesar de nés. Quando isso acontece, 0
proximo passo € inevitavel — encontramos o caminho reto que conduz ao trono de Deus.

Para 0 homem comum parece algo impraticavel, na vida efémera, intangivel. Na
realidade, porém, o Espirito de Deus é o que ha de mais tangivel no mundo. Uma vez
conscientizada a Sua presenca, as contas bancérias, 0s nossos negdécios, os bens que
possuimos, nossas préprias relacdes colocam-se em seu lugar certo como simbolos
externos da Graga, como efeitos do Espirito. Sdo esses simbolos ou efeitos que mudam;
enguanto os homens viverem somente pelo pdo, imersos na simples atividade humana,
enquanto dependerem exclusivamente de simbolos. Um dia descobrirdo que as posses
humanas rapidas se esvaem, se consomem, se tornam nada. Observamos os resultados
da dependéncia as coisas materiais quando olhamos as faces das pessoas que vivem a
elas apegadas, pondo sua seguranca na saude de seus corpos, na riqueza de seus taldes
de cheques, nas coisas deste mundo. Contrastando com essas figuras, outras existem
aqui e ali, cujas vidas esperancosas decorrem iluminadas por uma luz interior, espiritual,
facilmente percebida; vemo-las nos olhos, ouvimo-la na voz, observamo-la na
vitalidade, no vigor do corpo. Ainda que invisivel essa presenca esta dentro de cada um
de nos, ndo ha coisa alguma fora dela. Essa Presenca pode ser percebida por aqueles que
tém olhos para ver, ouvidos para ouvir, isto €, 0s que estejam receptivos a Graca Divina.

O proposito Unico de nossa existéncia é tornarmo-nos instrumentos através dos
quais possa expressar-se a Gloria de Deus. Jamais devemos ficar preocupados na
tentativa de expressar nossa individualidade. Nosso empenho deve consistir na atitude
permanente de permitir que através de nos se manifeste o Infinito Invisivel. Néo
vacilemos no esforco de buscar essa gloria e cada vez que meditarmos, digamos assim:

Pai, “de mim mesmo nada posso fazer... Minha doutrina ndo € minha, mas
d’Aquele que me enviou”. N&o tenho sabedoria, Pai, ndo tenho opinido, ndo tenho
saude, ndo tenho riqueza. Aqui estou tranqiilo para permitir que dentro de mim flua o
Infinito.



Nossa funcdo consiste em habitar nessa zona de realizacdo interior e nos
empenhar que surja a harmonia pela conscientizacdo da presenca do Cristo dentro de
nos. Ele, entdo, se exterioriza como um ser humano mais rico, mais sadio, melhor. Mas
ndo nos iludamos com as aparéncias, pois ndo estamos a procura de uma alteracdo no
quadro humano. Meditagcdo ndo é tentativa de transformar doenca em saude, caréncia
em abundancia. A nossa visdo deve sempre se manter no Cristo Invisivel que habita no
centro do nosso ser, aqui e agora. Qualquer meditacdo que inclua qualquer desejo de
alcancar alguma coisa de Deus ndo é meditacdo. O bem tem que ser realizado e nédo
conquistado. A infinitude do bem ja estd onde eu estou, pois 0 Reino de Deus esta
dentro de mim.

A presenca e o poder de Deus interpenetram 0 nosso ser como o perfume na flor,
guando desabrochamos espalha-se a fragrancia. Cada um de nos tem dentro do préprio
ser a totalidade de Deus, ndo apenas uma parte Dele que é Infinito, Indivisivel. A
totalidade de Deus esta tanto em uma folhinha como em todos os seres na face da terra.
Se ndo fosse assim, teria havido menos de Deus, no globo terrestre, quando sua
populacdo era somente 10% da atual e pelo mesmo motivo teria de aumentar a
populacdo. Havia tanto de Deus ha milhGes de anos como continuard a haver daqui a
muitos milhdes. A infinitude de Deus esta no individuo, por isso se diz que um Cristo
pode conduzir aos céus milhdes de pessoas. Um Cristo € um filho individual, Infinito de
Deus, manifestando tudo o que Deus é. “Filho, tu estas sempre comigo e tudo o que
tenho é teu”, estas palavras nao sao dirigidas a um grupo, mas a um individuo, Deus em
sua Infinita totalidade estd encarnado no Filho de Deus, manifestacdo de nossa
identidade espiritual.

Inicialmente, aprendemos pelo autoconhecimento, a interiorizacdo no Centro
Divino, depois permitimos que o perfume que jaz latente se evole, se exteriorize como
transbordamento visivel do Cristo interno invisivel. E a magnitude de Deus que aparece
individualizada.

Quando ndo mais estivermos interessados na paz que o mundo ndo pode dar,
mas buscarmos, tdo somente nossa paz, abrir-se-ao as janelas da consciéncia espiritual e
por elas ira penetrar a luz que se tornara a vida de nosso corpo, de todo nosso ser.

Muitas pessoas desejam a vida espiritual para alcancgar poderes, fendmenos,
experiéncias. Como compensacdo pela busca de Deus pretendem gozar mais e melhor
as coisas terrenas, apanhar em suas redes maiores e melhores peixes. Porém, o
fundamento de nosso trabalho deve ser: “abandonar as redes”, desprezar esse tipo de
busca e abrir a consciéncia para a realidade espiritual. Entdo, os objetos externos nos
acontecem porque eles sdo o fruto da Graca interior e esta s6 pode ser alcancada no
siléncio, em estado de grande receptividade. Compete a cada um preparar-se
devidamente para o advento dessa experiéncia — o reconhecimento da Graca. Esse €, na
integra, o proposito da meditacao.

A intensidade da forca e poder que fluem através de nds € uma consequéncia da
Graca Divina. O alvo final € a iluminacdo que sé alcancamos pela Graga, ndo por
esforco préprio. Assim, alguns lutardo até esgotarem as forcas e ndo obterdo; outros
poderdo alcancé-la facil e rapidamente e uns poucos, ainda romperdo todas as cadeias
com o advento da consciéncia cristica. Essa experiéncia, porém, so é alcancada atraves
da Graca — seja qual for o grau em que ela aconteca, nada mais do que uma
manifestacdo da dadiva divina. Ela ndo vem porque a conquistamos, ndo vem porque a
merecemos nem porgque somos humanamente bons. Na verdade, muitas vezes ela visita
um pecador, pois sua luta intima, 0 anseio interior pode ser mais ardente do que a de um
individuo, apenas humanamente bom (bondoso) e o vacuo do pecador podera atrair a
plenitude divina e ele serd, quem sabe, altamente compreendido. A Unica coisa pela qual



somos responsaveis € a alimentar constantemente o desejo de alcancar a experiéncia
cristica e que esse desejo se expresse na sinceridade do nosso estudo, no
aprofundamento de nossa meditagdo e devocdo. Essa é a parte sob nossa
responsabilidade. A experiéncia Cristica é exclusivamente, dadiva de Deus, ninguém a
merece e ninguém sabe também por que uns a recebem e outros néo.

Ha um periodo na senda espiritual em que o devoto percebe que a alma se abre
na experiéncia da iniciacdo. Pode ser provocado por algo que se ouviu ou leu, pelo
contato direto com a consciéncia de um mestre espiritual. Quando a consciéncia
espiritual sobrevém, o aspirante ja ndo precisa de outras fontes fora dele mesmo; todo
seu aprendizado, sua iluminacdo, seu poder curador, passam a fluir dentro dele mesmo.
A partir desse instante, ao longo do caminho, ele é uma bengdo para 0s outros,
distribuindo cura e conforto.

Quanto mais ele submerge no Espirito, tanto mais pode despertar nos outros
qualidades messianicas — Se eu me elevo arrasto comigo 0s que me cercam. Na
proporcdo que um individuo recebe luz espiritual, essa luz se torna lei para todos que se
encontrem dentro de sua érbita. Assim, seja qual for o grau, tornamo-nos luz para todos
0s que se ponham em contato com a nossa consciéncia. E para o curador espiritual é
essa luz em sua consciéncia que acarreta a cura.

E esse 0 proposito da meditacdo; oxald cada um consiga alcancar essa luz
através da experiéncia cristica.

Uma vez conseguido o contato com nosso intimo Ser, jA ndo podera haver
homens, condi¢cdes ou circunstancias que nos escravizem. Somos livres em Cristo e
podemos dizer:

Cristo vive em mim. Que diferenca faz haja periodos de prosperidade, de aridez,
de secas ou inundagdes? Cristo vive em mim. Ele me guia através das &guas tranquilas;
escolheu-me para repousar em verdes campinas. Poderdo mil cair & minha direita, dez
a minha esquerda; a mim nada sucedera. Eu sintonizo com o Cristo e todos os dias
morro para minha personalidade; estou renascendo pelo espirito, sendo guiado,
dirigido, alimentado, mantido, sustentado e salvo por esta luz intima de iluminacgéo
interior.

Todo o segredo consiste em despertar o Cristo dormente dentro de nos e esta é a
finalidade da meditacéo.



Capitulo IlI

A PRATICA

H& muitas formas de meditacdo. Métodos que conduzem & meta, isto &, ao
despertamento do Cristo interno. Cada um deve seguir o préprio caminho. A mesma
trilha ndo serve para todos. Assim, cada um deve buscar 0 meio que lhe pareca mais
adequado para sintonizacdo de sua consciéncia.

Esse estado de consciéncia profundo ndo tem fronteiras, ele nos transmite a
certeza de uma realidade que jaz além de nosso limitado conhecimento imediato
meramente humano. E ilimitado e nos confere sabedoria infinita. Sagrada moradia
dentro de nosso ser onde ndo penetra o tumulto incessante do mundo exterior.

Se tivermos fidelidade e constancia na pratica da meditagcdo contemplativa, ela
nos conduzira a formas mais elevadas de meditacdo até atingirmos a experiéncia de
auscultar a voz suave que, do grande além de dentro nos transmitira a orientagdo segura,
conduzindo-nos em linha reta por entre os atalhos do caminho.

Comecemos por nos sentar em posi¢do confortavel; preferem alguns uma
cadeira reta, dura, para facilitar a posicdo correta; os pés estendidos no soalho, corpo
ereto, médos repousando entre tronco e as pernas com as palmas voltadas para cima.
Nesta posicdo natural de relaxamento, mas alerta, inicia-se a meditacédo, fixando-se o
pensamento em alguma passagem do Evangelho ou na leitura antecipada de um curto
trecho da Biblia ou de qualquer livro edificante.

A leitura de um paragrafo ou de varias paginas torna-se necessaria, até que a
nossa atencdo seja atraida por algum pensamento particular, entdo, fecha-se o livro,
focaliza-se a atengé@o nesse pensamento, repetindo-o e perguntando: por que essa citacao
veio a mim? Terd algum significado particular? Qual é o significado dela?

Continuando a meditar, pode ser que surja outro pensamento, entao
consideremos: ha entre eles alguma relagdo ou ocorréncia? Por que o segundo
pensamento seguiu o primeiro? Provavelmente a terceira e quarta idéia podem
apresentar-se, todas originadas fora da consciéncia. Esse curto espaco de tempo, talvez
apenas um minuto, seja suficiente para abrir-nos as portas da consciéncia espiritual,
despertando o amor e a inteligéncia divina. A visdo da Verdade surge das profundezas
do nosso ser, dando-nos uma sensacao de segurancga e bem-estar. Entdo, a quietude e a
paz descem sobre nos.

Praticando fielmente essa forma de meditacdo, verificamos o despertar da nossa
consciéncia, permitimos a atividade de Deus através de nds e o Cristo passa a viver a
nossa vida. E necessario, porém, que tornemos sempre a meditacdo, pela manha, ao
meio dia e a noite. Esses periodos de siléncio, reflexdo, introspec¢do, meditacdo e
finalmente de comunhdo, preparam-se para receber a Gracga interior. Mesmo que nos
pareca nao estarmos progredindo nesse curto espaco de tempo, durante o dia ou durante
a noite, mesmo que ndo observemos resposta, ndo desanimemos, continuemos a meditar
sempre, pois ndo dispomos de meios para julgar os resultados de nosso esforgo em
termos de simples periodos de meditacdo, depois de uma semana de pratica ou depois
de um més. Aguardar resultados imediatos € o mesmo que esperar executar Bach ou
Beethoven depois da primeira licdo de musica. De fato ndo seria absurdo, desesperar
depois de praticar escalas durante as seis primeiras horas, em uma arte que exige
elevado apuro técnico? Se formos sinceros no desejo de dominar essa arte,
reconheceremos que ao iniciarmos a pratica das escalas, algo se processava tanto na
mente como nos dedos e o aproveitamento final ndo pode ser medido em termos de



pratica-hora didria ou mensal. Assim acontece com a meditacédo; iniciemo-la, fechemos
0s olhos e compreendamos:

Estou procurando a Graca de Deus; estou buscando a palavra que sai de Sua
boca. N&o sei como orar para isso, assim ndo rezarei por algo deste mundo. Espero
ouvir Sua voz, espero escutar Sua palavra.

Essa forma de meditacdo repetida uma dizia de vezes por dia, muda
inteiramente nossa vida e essa mudanga pode tornar-se evidente em curto prazo. Toda
vez que nos recolhemos aquele Centro interior, estamos reconhecendo que “de nos
mesmos nada podemos”, estamos em busca do Reino dentro de nos.

Essa atitude significa verdadeira humildade, verdadeira oracdo, reconhecimento
da nulidade da sabedoria humano, do poder, a sabedoria e a forca vem do Infinito
Invisivel. Os periodos de siléncio favorecem a creacdo de uma atmosfera divina na qual
se desenvolve a atividade do Espirito que, através de nos, é capaz de fertilizar desertos.

Aqui estd um exemplo de uma forma simples de meditacdo, iniciamos com uma
idéia central, um tema, uma citacdo e refletimos nela até que surja seu profundo
significado:

“De mim mesmo eu nada posso; é o Pai dentro de mim que excuta 0s
trabalhos™. O significado da primeira parte é patente; mas, que quer dizer a sentenca —
O Pai dentro de mim executa os trabalhos? Sabemos que ao fazer aquela afirmacao
Jesus se referia a Deus. Significa entdo que Deus dentro de mim executa os trabalhos?
O mesmo Pai que estava em Jesus esta tambeém em mim; Ele é maior do que os
problemas do mundo, a vida, a inteligéncia, a sabedoria que estd dentro de mim é
maior do que meus inimigos, maior do que minha ignorancia, do que meus temores, do
gue minhas duvidas, do que meus pecados.

“Posso fazer todas as coisas através do Cristo que me da forcas™. Esse Cristo €
o Pai dentro de mim, o Poder Divino do qual Jesus disse: “Eu nunca te deixarei, hunca
te abandonarei”. Antes que Abrado fosse, esse Pai ja estava dentro de mim e comigo
permanecera até o fim do mundo. E uma Presenca, um Poder que tem estado comigo
desde o inicio dos tempos mesmo quando eu desconhecia que ele ai estd e estara
comigo para sempre, independente do lugar onde eu esteja.

Se estender meu leito no inferno... se vagar pela sombra da morte... esse Pai
estara comigo. E uma Presenca que jamais me deixa, um Poder que me fortalecera
sempre, indo a minha frente para endireitar os caminhos tortuosos e tornar planos os
trechos ingremes. Sinto sua mao em minha mao; eu sei que ha um Poder que tudo pode;
sei que ha uma presenca que pode viver a minha vida por mim; jamais me deixara,
jamais me abandonarad. Nao posso duvidar de Sua Presenca, de tudo que me foi
revelado a mim, um infante da Verdade, um iniciante da Senda espiritual.

Essa pratica de analisar a Escritura ndo é tao dificil para um principiante nem téo
simples para um estudante avancado. Como no exemplo, um pensamento ou citacao é
empregado na tentativa de compreender seu secreto significado e iluminad-lo de modo
gue nunca mais passara a ser empregado como simples citacao.

Essas formas primarias de citacdes devem ser compreendidas e praticadas antes
de podermos atingir estagios verdadeiramente esotéricos. Observamos que 0 nosso
proposito é desenvolver um estado de receptividade capaz de auscultar aquela silente
Voz. Na meditacdo ndo devemos cuidar de problemas pessoais, apenas nos dirigimos
rumo ao Centro Divino dentro de nés e esperamos, esperamos, esperamos. Se ao cabo
de alguns minutos ndo houver resposta interior, levantemo-nos para tratar de outras



obrigacdes. Uma ou duas horas depois devemos retornar a meditagdo, aguardando
silenciosamente até que a Voz se manifeste dentro de ndés, ndo permitindo que
pensamentos interfiram, atravessando nossa mente.

Caso ndo sintamos o toque da presenca do Cristo dentro de poucos minutos,
devemos retornar aos afazeres habituais e horas mais tarde voltar a pratica da
meditacdo. Se persistirmos na disciplina ininterrupta desses exercicios durante anos
incansaveis, dia vira em que obteremos uma resposta interior real e ela nos transmitira a
certeza daquilo que Jesus chamou o Pai em mim e que Paulo revelou como o Cristo
interno. O principiante deve meditar, no minimo, duas vezes por dia, pela manha e a
noite. A ninguém sera dificil a execucdo dessa relevante tarefa, pois, geralmente, nos
deitamos & noite e nos levantamos pela manhd; assim, todos podem reservar alguns
minutos nesses periodos, caso nao seja possivel reservar mais outros periodos durante as
24 horas. Para os estudantes mais avancados vao se dilatando esses periodos de
meditacdo, de modo que eles passam a integrar a propria existéncia. Estes meditam a
qualquer hora do dia ou da noite, as vezes durante minutos apenas, outras vezes mesmo
guiando um automovel ou executando os trabalhos caseiros. Aprendendo a abrir a
consciéncia pelo exercicio constante, ainda que seja por curto espaco de tempo, aos
poucos nos colocamos em estado de receptividade.

Muitas pessoas de elevada estatura espiritual séo consideradas “luz do mundo”.
Dirijamo-nos ao Pai e pecamos que nos ilumine para que compreendamos o sentido da
palavra Luz (Jesus, Elias, Paulo, Jo&o). Desenvolvendo o “ouvido de ouvir”,
alcancaremos o significado espiritual do termo e ndo apenas sua interpretacdo literal
existente nos dicionarios.

As vezes n3o nos parece claro o sentido da palavra Alma. De fato, poucos
conhecem seu real significado, um dos mais profundos mistérios da sabedoria espiritual.
Sintonizemos com o Pai e se mantivermos esse estado de receptividade, cedo ou tarde,
através da intuicdo conheceremos a natureza da Alma. Assim, aprenderemos a submeter
a apreciacdo da consciéncia qualquer termo ou assunto do qual buscamos compreensao,
esperando pacientemente que a luz brilhe e nos revele seu real significado.

Muitos se familiarizam com a passagem: “Minha Graca é suficiente para ti”.

Conhecemos as palavras, mas se conhecemos sé as palavras, elas serdo de pouca valia
em nossas vidas, a menos que o seu sentido mais profundo nos seja revelado pela
meditacdo... A partir de entdo, essas palavras passam a ser vitais para nds, tornando-se o
Verbo. Ao despertarmos pela manhd, logo cedo, devemos focalizar a idéia de que a
Graca de Deus é a nossa suficiéncia em tudo. Devemos conscientizar repetidamente
essa afirmacdo até que ela se torne integrante em nosso ser, que seja a atmosfera e
habitag&o natural em nosso viver cotidiano.
“Tua Graga é minha suficiéncia - Tua Gracga, a Graca do Pai dentro de mim basta para
todas as coisas. Que devemos entender por Graca? Como sera que ela é? Pode durar
algum tempo para percebermos que a Graga ndo estd fora, mas dentro de nds;
conscientizando essa idéia, insistindo no sentido da palavra Graga, um dia
compreenderemos que a Gracga é uma dadiva de Deus, que vem de Deus sem nosso
esforco, sem nosso mérito e sem que por ela tenhamos lutado. Contudo, essa Graca que
é nossa suficiéncia em todas as coisas, é uma atividade de Deus dentro de nds”.

Na meditacdo o significado da Graca pode ser revelado de um modo a uns e de
outro modo a outros, porém chegara a todos com intensidade bastante quando as janelas
do céu forem abertas e as béncdos transbordarem sendo pequenos o0s recipientes
daqueles que estdo destinados a recebé-las. Para cada um desses plenificados pela
Graca, dar-se-a um desdobramento da plenitude. Se mantivermos essa atitude,



meditando freqlientemente, a luz da verdade ha de brilhar sempre, pois estaremos pondo
em prética o mais importante ensinamento transmitido a raga humana: “Se tu habitares
em Mim e minha palavra habitar em ti, pediras o que quiseres e isso te sera dado”. Se o
Verbo permanecer vivo em nossa consciéncia, se conscientizarmos a presenga divina
quatro, cinco, ou dez vezes durante o dia e também quando despertarmos no meio da
noite estaremos permitindo que a Verdade habite em nosso ser e que o Cristo se torne a
atividade de nossa consciéncia. O que é o Cristo? Se quiseres realmente saber o que € o
Cristo, faz humildemente esta confissdo: “Pai, conheco tdo pouco sobre o Cristo; ajuda-
me a entendé-lo”. Entdo, cerra os olhos e fixa a atencdo na idéia — Cristo. Um dia
intuirds seu real significado, significado que ndo poderas transmitir a outrem, mas, que
tu mesmo compreenderas. O Cristo se tornara uma presenca consciente em ti; serd um
Poder, uma Influéncia, o Ser. Sera algo indefinivel, pois diga o que disser, jamais
alguém podera definir o Cristo. Um dia, no entanto, persistindo nessa conscientizagdo
do Cristo vivo em teu coracdo, poderas ouvir:

Nunca te abandonarei; assim como estava em Moisés, estarei contigo. Irei para
onde quer que vas. Nao procures sinal, ndo procures nada fora, busca-me e espera-me.
Se assim fizeres, um dia, ao te achares necessitado de agua, ela brotara de um rochedo;
se é de alimento que precisas, ele caira do céu. Mas ndo 0 procures nunca, esse é o
pecado. Busca somente a Mim; Eu caminho ao teu lado e repouso em teu coragdo. Tu
me sentes? Estou contigo, ando a tua frente para endireitar os caminhos tortuosos.
Jamais te deixarei, procura-Me e serds salvo. Busca-Me e todas as coisas te serdo
dadas de acréscimo.

Certificando-nos disso, compreenderemos o conceito de Paulo: “N&o sou eu que
vivo. E o Cristo que vive em mim”. Entdo a atmosfera do Cristo passara a ser a nossa
atmosfera e a nossa presenca fisica tornar-se-4 uma béncéo para aqueles que se puserem
em contato conosco, sendo a luz do nosso ser. O método seguro é orar incessantemente,
abrindo a consciéncia a realizacdo do Cristo até que sobrevenha o tempo em que néo
necessitamos mais de esfor¢o para fazé-lo, é que ndo havera mais um tu ou um eu,
seremos UM. “Confia em Mim e salva-te”.



Capitulo IV

A UNIAO INDISSOLUVEL

Na senda espiritual, pouco, pouquissimo progresso pode ser feito enquanto nao
tivermos certa nogcdo do que Deus é, do nosso relacionamento com Ele e o que
representa Sua atividade em nossa vida. Essa experiéncia tem que ser individual, obtida
de maneira inesperada sem a intervencdo de qualquer outra autoridade a ndo ser a
Revelacdo interior.

Investigando incessantemente, meditando com freqliéncia sobre a presenca de
Deus dentro de noés, seremos levados a nos aprofundar sobre o Seu significado, Sua
Onipresenca, Sua atividade em nossas vidas. Quantas pessoas terdo tido experiéncia
direta de Deus? Quantas sentiram o fluxo do espirito em nossas mentes, quem sabe,
milhares em cada geragdo, no entanto, Deus é facilmente reconhecivel por qualquer
homem, mulher ou crianca.

Deus exige nosso total amor e devocao; devemos dar-nos a Ele de modo que Ele
possa revelar-nos Sua doagdo eterna. Devemos ama-Lo sobre todas, com todo nosso
coracdo, nossa alma e nossa mente. Ama-lo tanto que a nossa oracao seja esta: Desejo
sentir Deus, permitir que Ele ocupe minha alma, meu coragdo, minha mente, todo o meu
ser.

Referimo-nos a Deus como Inteligéncia. Mente, Principio Impessoal, mas Deus
também é pessoal. As relacGes do individuo e Deus podem ser mais estreitas do que o
relacionamento com a nossa propria mae. A consciéncia da Sua presenga da-nos
tranquilidade, serenidade, em sua quietude sentimos alegria e paz. Uma vez que
tenhamos a experiéncia de Deus, a benevoléncia, a paz, o fervor evidenciam-se
envolvendo-nos num manto de ternura para tudo e para todos.

Comumente é Deus considerado algo separado, afastado de néds, que possui
todos os bens e, no entanto nos sonega. Em geral oramos a Deus tentando obter alguma
coisa: salide, suprimento, oportunidades, companheirismo. As vezes, quando a resposta
ndo é imediata, passamos a fazer promessas que na realidade ndo temos a intencédo de
cumprir, no intuito fatil de transacionar com Deus. Com esforco, tentamos conciliar um
suposto Deus amoroso com um outro Deus que se mantém surdo as nossas suplicas,
muitas vezes nos censuramos pensando que algum ato mau por omissdo ou comissao
determinou essa recusa de Deus em atender-nos. Acreditam alguns médicos que muitos
males do mundo, fisicos e mentais, sdo resultados de complexos de culpa. Grande
numero de pessoas se consome em autocondenacgdes, oprimidas por sentimentos de
culpa. Se crermos que estamos sendo punidos por um Deus vingativo, estamos
redondamente enganados. Deus nédo se debruca na contemplacdo de nossas iniqiidades,
ndo anota nossas fraquezas, Deus ndo castiga 0os pecadores; estes sdo punidos por seus
proprios pecados. Mesmo 0 mais renitente pecador sabe que certas leis de Deus nédo
devem ser violadas, pois a punigdo é fatal. O que ele ignora é que essa puni¢do nédo é
aplicada por Deus, ela é imposta pelo préprio pecador. Deus é amor; Ele ndo recusa
nem castiga. Que Deus seria esse, caprichoso e cruel, que contasse conosco para ser
bom, que esperasse de nos palavras que o aplacassem, que se preocupasse para que
praticassemos meditacdo, métodos de meditacdo agradaveis aos seus olhos, para s
entdo derramar sobre nds as béncaos? Deus jamais nos dara além daquilo que ja nos esta
dando. Deus é Vida e Amor e esta eternamente expressando Sua Vida e Seu Amor.

Jodo afirma: “Pediste e ndo recebeste porque pediste erradamente”. Agimos
erradamente toda vez que nos dirigimos a Deus na esperanca de obter alguma coisa.



Ninguem precisa pedir-Lhe que torne verdes os vales ou vermelhas as rosas, ninguem
precisa falar-Lhe sobre a mudanca das estrelas ou das marés. Teremos entdo a
presuncao de dizer-Lhe que algo nos esta faltando? Deus ¢ a inteligéncia Infinita deste
universo; se Ele sabe fazer para que a ostra produza uma pérola e a terra petroleo, se Ele
sabe como orientar 0s passaros nos seus v6os, como cobrir a terra com suas maravilhas,
ndo serd essa mesma Inteligéncia Infinita suficiente para influir em nossa experiéncia,
como Guia, sem que se torne necessaria qualquer adverténcia, informacgéo ou sugestdo?

A base de toda meditagdo, de toda oracdo € a conscientizacdo da presenca de
Deus em nos e do nosso relacionamento com Ele. Deus € Vida eterna, Inteligéncia
Infinita, Amor Divino — Eu e o Pai somos UM, repousamos nessa afirmacao passaremos
a viver harmoniosa, jubilosa e abundantemente. No momento em que nos dirigimos a
Deus com a idéia de desejar, pedir ou esperar algo, impedimos que Ele atue em nossa
experiéncia, pois estaremos formulando conceitos e pontos de vista finitos que
interceptam o fluxo divino. Deixando de interferir dobre a Vontade Divina e nos
conservando na Sua Presenca, puros de coragdo, sem vontade finita, sem desejos
pessoais, sem ambicdo, entdo poderemos dizer com as mados limpas: “Tua Vontade seja
feita na terra assim como esté sendo feita nos céus. Eu sou Teu, Tu és meu, eu estou em
Ti, Tu estds em mim. Que a Tua vontade se cumpra em mim”.

No mundo muitos duvidam do amor de Deus, ja que despendem muito tempo
rogando pelas messes divinas. Se realmente acreditassem em Deus, que € Inteligéncia e
Amor, no envidariam esforgos para adverti-Lo ou influencia-Lo. DEUS E. Que maior
oracao existe do que estas duas palavras? Nada melhor do que elas para conduzir-nos ao
interior do reino do nosso proprio ser.

A meditacdo satisfatdria é a que se baseia na firme conviccdo de que DEUS E.
De que Ele € Inteligéncia e Amor, de que ndo ha poder distinto de Deus e nem poder
que se oponha a Ele. Nada ha que possa interferir na expressdao do Amor de Deus para
com seus filnhos. “Tua Graca me basta para as coisas”. E o reconhecimento da Presenca,
Sabedoria, Amor e Poder de Deus em nossa experiéncia. Observei 0 que acontece
quando comegamos a aceitar essa concepcdo de Deus, quando abandonamos nossa
busca infrutifera fora de nés mesmos e permanecemos tranquilos afirmando: DEUS E.
Deus é um modo de Ser, um estado de Inteligéncia Infinita e do Amor Eterno. A vida
ndo muda, é um estado do Ser do que se pode pensar, nada do que se pode ler sobre
Deus é a Verdade, todos os conceitos sdo apenas meras opinides humanas sobre Deus.
Para Jodo, Deus revelou-se como o Amor, ndo podemos aceitar o Amor como a
Verdade por ignorarmos o0 sentido em que Jodo compreendeu e empregou esse termo.
Para Jesus, Deus era o Pai, palavra de profundo significado para sua consciéncia. A
conscientizacdo da presenca de Deus acontece a cada aspirante como desdobramento
individual na vida daquele que decidiu palmilhar a senda do aperfeicoamento espiritual.

Durante os anos do meu préprio desdobramento, foi preciso abandonar um por
um, todos os sinbnimos de Deus comumente aceitos por ndo ser possivel saber que
significado continham esses termos para aqueles que os revelaram. Quando todos os
conceitos foram varridos fiquei com um: “Infinito Invisivel”, por qué? Porque o Infinito
Invisivel ndo significava algo que eu pudesse entender, nem tu nem eu podemos
entender o Infinito, nem tu nem eu podemos ver o Invisivel. Infinito Invisivel sugere
algo que minha mente ndo pode abarcar e isso me satisfaz. Se me fosse possivel captar o
sentido do Infinito Invisivel, s6 poderia ser dentro da gama de minha compreensédo
humana e eu ndo desejo essa espécie de Deus.

Deus ndo pode ser conhecido pela mente humana, mas Ele se revela se nés O
auscultarmos no siléncio. Ele estd 14 onde nés estamos. “Onde poderei fugir de Tua
presenca? Se eu estender meu leito no inferno, Tu ali estaras...” Deus estd presente em



nossa consciéncia, nao precisamos busca-Lo fora ou procura-Lo como se estivesse
afastado ou fosse dificil de ser alcancado.

Muitos ao abandonarem sua frenética busca de Deus, ao aprenderem a ficar
tranqlilos e deixar de repetir como papagaios, palavras e frases sem sentido, um dia
despertardo e descobrirdo que Deus sempre esteve ao seu lado murmurando: Por que
ndo paras e ndo Me deixas dizer alguma coisa”? Como falaria com eles em um
momento de desamparo, sem meios de conseguir auxilio humano, abandonados, perdido
no deserto? Se O auscultarmos ouviremos Sua Voz:

O lugar onde estds é sagrado. Onde poderei ocultar-me de teu Espirito?
“Mesmo que caminhe no vale da sombra e da morte, nada temo, porque Tu estas
comigo”. Ainda que me sinta sO, ndo estou sO; Ainda que me pareca desvalido néo
estou desamparado. O auxilio Divino esta onde eu estou; Ele ndo precisa procurar-me
nem eu busca-Lo. O Reino de Deus esta dentro de mim, porque eu e o Pai somos Um.
Deus ndo esté perdido e eu estou certo de que Ele ndo me perdeu. Se estou aqui, Deus
esta comigo.

Esta € uma meditacdo poderosa, nada indagamos, nada pedimos, nada
pleiteamos. Reconhecemos a Verdade proclamada por Jesus, Jodo, Paulo, Moisés, Elias
—a Verdade que eles revelaram — Onde eu estou Deus esta.

E um ensinamento universal, professado através dos tempos por todos 0s
mestres espirituais, ensinamento que se transformou na adoracdo de um Deus longinquo
e na crenga de que Deus e seu amado filho séo seres separados. Nessa meditagdo
percebemos Deus como Realidade dentro de nds, porém ndo confinado dentro dos
limites da nossa mente. Nenhum cirurgido podera operar e encontrar Deus porque Ele
habita na consciéncia de cada um, mais perto do que o proprio alento da vida. Se nos
encontramos em um lugar de discérdia ndo nos esquecamos de que Deus é a nossa
salvacdo e que ele estd mais proximo do que o ar que respiramos, pois, “Eu e o Pai
somos um”.

Analise essa frase: “Eu e o Pai somos um”, visualize uma figura na qual esta
contida a Unidade: Pai, Filho, e Espirito Santo. Essa unidade é Deus, o Principio
Creador Invisivel, o Filho e o Invisivel Espirito Santo que mantém e apresenta o Filho
manifesto por toda a eternidade. Esse UM jamais sera dois ou menos porque ALGO a
Ele inerente mantém a Unidade. Todos somos UM com Deus. Essa Unidade inclui:
Deus-Pai, Filho — a identidade individual e o Espirito Santo que é a atividade de Deus
mantendo e sustentando essa Unidade. A identidade individual chama-se Rute, Roberto,
Joel ou outro nome qualquer, ndo importa 0 nome, 0 que importa € que a atividade de
Deus mantém a identidade individual por toda a eternidade, ela suporta, alimenta,
derramando Sua Gragca.

Permanecamos tranquilos e sejamos alimentados, supridos e guiados por essa
Forca Invisivel que tem por funcdo ser o Messias.

O proposito da meditacdo é alcancar o real significado da Unidade, o sentido
profundo do enunciado: “Eu e o Pai somos Um”. Pode as vezes parecer dificil
permanecermos concentrados, por algum tempo, na conscientizacdo desse pensamento:

“Eu e o Pai somos Um™, mas se conseguirmos, poderemos voltar sempre a ele.
Como a onda esta ligada ao oceano, assim sou eu um com Deus; assim como 0 raio
solar € a emanacao do proéprio sol, assim sou eu com Deus. Portanto, jamais poderei
perder-me, jamais poderei ser s6. A presenca de Deus esta onde estou, aqui e agora e



para sempre, mesmo que esse lugar seja chamado de inferno ou de vale da sombra e da
morte, nada tenho a temer, pois Deus esta comigo.

Eu nunca te abandonarei, nunca te deixarei. Antes que Abrado fosse, EU SOU;
Eu estava contigo, estarei até o fim do mundo. Eu no centro de ti sou poderoso; Eu em
ti, tu em Mim somos Um. Onde quer que vas, Eu irei contigo: norte, sul, leste, oeste;
nos mares, nos ares, aonde fores eu te seguirei. Se cruzares as aguas nao te afogaras,
se atravessares uma fornalha, as chamas nao te queimarao, pois eu estou contigo™.

Deus € a natureza do meu Eu. Tranquila e humildemente considere aquele EU
que pensas ser tu, que acreditas que tem problemas, aquele EU é Deus. Como podes,
pois, tu, aquele EU ter problemas ou conhecer limitacGes?

Se acreditares que aquele Deus é teu Pai e que Aquele Pai esta em ti, como sera
possivel que te sintas sem guia, sem protecdo, sem auxilio? Desde que compreendas que
a natureza de Deus € teu proprio Eu, entdo ndo teras problemas.

Né&o é possivel que algum de nés se defronte com a situacdo pouco comum de
ficar perdido em um deserto; ndo duvidemos, porém, que uma vez ou outra, na vida, nos
encontremos num deserto de soliddo que nos fara descobrir a presenca de Deus como
mana caindo do céu, como agua vertendo da rocha ou o caminho aberto no mar.

Do Génesis ao Apocalipse (revelacdo) € a Biblia a prépria histéria da minha vida
e da tua vida. Em certo grau o que aconteceu a Moisés acontecerd a nds; aquilo que
experimentou Jesus, Elias, Jodo, Paulo, de certa forma, também fard parte de nossa
consciéncia. Pode ser que tenhamos ocasido de sentirmo-nos isolados em um ermo, para
entdo descobrirmos que “Deus estd onde nds estamos” e que “o lugar onde estamos é
sagrado”. A voz de Deus nos guiara sobre o caminho a seguir. Ndo poderemos ausculta-
la se permanecermos na suposicdo de que ouvir Deus era privilégio de apenas Jesus,
Isaias, Elias ou Moisés, dois ou trés mil anos atras. Estaremos aptos a ouvi-la somente
se aceitarmos a verdade da Unidade — Deus o Pai universal e Deus o filho.

Toda meditacdo sobre Deus sera infrutifera se ndo compreendermos que o que é
verdade sobre Ele é verdade sobre nés, como seres individuais, finitos. Somente quando
compreendermos que a natureza Infinita de Deus (esséncia) € a mesma natureza do ser
individual, s6 entdo havera harmonia em nossa experiéncia.

O Eu é a natureza de Deus, aquele EU que habita no centro do nosso Ser. Esse
Eu néo é o corpo que vemos com nossos olhos fisicos, ndo é o eu egoistico que acredita
no supremo poder do ser humano. E o sutil EU SOU que nos contempla do centro do
nosso ser. O eu pessoal, humano, deve “morrer diariamente”, para que possa o EU
divino, a nossa natureza divina revelar-se.

Deus é o SER individualizado, é teu ser, € meu ser, é o SER, a esséncia de todas
as formas de vida: humana, animal, vegetal, mineral. Deus € o Ser, é a Lei, a Alma, a
Substancia do ser individual, portanto, tudo o que Deus é “Eu Sou”, tudo o que o Pai
tem é meu. Este é o belo principio da Vida, mas praticamente sem valor se ndo for
aplicado em nossa vivéncia.

Deus é 0 meu ser individual; é a vida, a alma de meu ser. E o Espirito. Deus é
toda a substancia de que é formado meu corpo, € a Unica Lei que me governa.Ndo ha
leis do credo médico ou teoldgico; Deus € a Unica Lei da imortalidade, de eternidade,
de perfeicdo, mantida por si mesma.

Tentacdo € supor que somos separados de Deus, as vezes essa tentacao
sobrevém de uma ou de outra forma como sugestdo de cura. A resposta imediata devera



ser: “Eu ndo tenho compreensdo suficiente”. Se, no entanto, estivermos vigilantes para a
percepc¢do da Verdade de que Deus é 0 nosso Ser individual, diremos:

Sem ddvida ndo tenho suficiente compreenséo e jamais terei bastante para curar
alguém. A salde ndo vem através de minha compreensao, ela é uma atividade do Cristo
e independe do que eu conheco. Eu sou um instrumento espontaneo.Pai, estou pronto
para permanecer tranquilo, estou pronto para deixar que a atividade do Teu Ser se
torne meu ser e Tua Graca a qualidade necessaria nessa situacdo. Eu o Filho sou
apenas instrumento do Eu o Pai, de mim nada posso.

Somente Deus é a Fonte de tudo que existe, de todo o suprimento, de toda salde,
de todas as conexdes. Se empregarmos nosso dinheiro como se ele fosse extraido do
nosso proprio deposito verificaremos que ele ndo tem mais do que seu justo valor (0
valor do dinheiro é apenas convencional, ndo é valor real, mas aparente, sujeito a
desaparecer como apareceu). E que toda provisio esta em Deus, esse dinheiro ndo nos
pertence, pertence a Deus “Senhor da terra e de toda sua Plenitude”.

Portanto, quando gastarmos, fagamo-lo como se estivéssemos usufruindo, ndo de
nosso depdsito, mas da abundancia de Deus; perceberemos entdo que ndo ficamos com
menos, mas que restaram ainda doze cestos cheios... este foi o principio ilustrado pelo
Mestre quando multiplicou os pées e 0s peixes.

Ensina a Biblia que “a terra e sua plenitude sdo de Deus”, apesar de repetirmos
essas palavras, muitos consideram a abundancia algo separado, a parte de si mesmos e
quando recebem algo é como se tivesse havido uma transferéncia, passando a ser nosso
aquilo que pertencia a Deus. Isso € tdo ridiculo como a suposi¢do de que sdo nossas as
belas flores que desabrocham no jardim, tal idéia provocaria riso na natureza. Deus € a
fonte de tudo; que diferenca faz que a plenitude do Senhor se manifeste como uma flor
ou como um dolar? Néo ha transferéncia daquilo que existe em Deus para 0 que existe
em nds; ao contrario, tudo o que esta em Deus, estd em nds, agora mesmo, porque “Eu e
o Pai somos Um”. Deus, o Pai, Principio Creador Invisivel; Deus o Filho visivel e Deus
Espirito Santo, a Fonte Mantenedora.

Esse é o ensinamento do Mestre: “Nega-te a ti mesmo ou morre todos os dias”.
E o ensinamento de Paulo: permitir que se desfaca a mortalidade, que nos adornemos de
imortalidade e que Deus seja revelado em toda a Sua Gldria como ser individual.
Enquanto houver um eu pessoal (ego) esforcando-se para executar algo, para cumprir
ou conseguir alguma coisa, haverd uma luta egoista para se manter separado de Deus.
Mas é possivel morrer todos os dias, com a nega¢do de que “por mim mesmo ndo Posso
ser ou ter algo”, de que “por mim mesmo ndo posso ser bom, espiritual, rico, sadio ou
dono de poderes espirituais”. Morrer diariamente quer dizer abandonar a tentativa de
querer ganhar alguma coisa para si mesmo. A licdo é facil: ndo desejemos juntar peixes
e mais peixes em nossas redes, abandonemos o erro de pensar que temos alguma
necessidade de peixe porque todo peixe pertence a Deus e tudo aquilo que pertence a
Deus também nos pertence.

Renegando o eu-personalidade (ego), glorificamos o Eu divino que realmente
somos, nosso verdadeiro ser, cuja medida é o Infinito.

Reconhecendo Deus como Ser individual, estaremos reconhecendo o Infinito
como centro do nosso préprio ser — O Infinito que pode transbordar do nosso ser para o
mundo. Contudo, no momento em que 0 pensamento de obter, adquirir, fazer alguma
coisa nos possua, nesse exato momento, bloqueamos, impedimos o transbordamento do
Infinito em nds. Reconhecendo que nada mais somos além de meros instrumentos de
Sua entrada na consciéncia humana, entdo conduzimos conosco a atmosfera espiritual,



sagrada da Plenitude de Deus dentro do nosso ser. Sem traco de egoismo, sem desejo
algum de gldria ou proveito pessoal, perceberemos que qualquer pessoa, em qualquer
lugar, que sinceramente venha a nos, podera receber a Graga de Deus. A Graca de Deus
é condicdo, ndo 0 nosso conhecimento pessoal ou nossas posses. Entdo, em paz e
quietude, o fluxo comeca a transbordar de dentro de ndés como entusiasmo, renuncia e
alegria.

Ser capaz de ficar tranquilo e saber que nosso Eu é Deus, que Deus € nosso Ser
individual, natureza intima. Carater, qualidade e que tudo que Deus é em nds exprime-
se e manifesta-se visivelmente, é uma atitude que automaticamente nos liberta.

Estabelecido nessa relacdo com Deus, podemos atravessar o mundo sem bolsa e
sem dinheiro; podemos comecar cada dia e todos os dias sem nada e verificar que,
prontamente, todas as nossas necessidades vdo sendo satisfeitas. Humanamente néo é
possivel conseguir isso, mas podemos viver o principio:

Deus € 0 meu Ser individual; tudo o que o Pai é Eu Sou.Tudo o que o Pai tem
esta contido em minha consciéncia. Sou apenas instrumento através do qual a plenitude
flui para aqueles que ainda desconhecem essa grande verdade de seu relacionamento
com Deus.

Desde que Deus € consciéncia individual, com fidelidade, persisténcia e
perseveranca poderemos alcancar 0 Reino de Deus dentro de ndés mesmos, induzi-lo a
tomar parte em nossa experiéncia, a tomar conta em nossa prépria vida. A consciéncia
de Deus ir4 se manifestando na proporcdo em que formos anulando o senso pessoal do
eu. Buscar Deus sem qualquer desejo de algo significa a eliminacdo do eu pessoal (ego),
pois somente 0 ego tem anseios, desejos, exigéncias. Sintonizamos com Deus para
receber uma béncao espiritual e ninguém pode saber em que essa béncdo consiste.

Quando a Graga de Deus nos toca podemos adotar uma vida completamente
diversa da que tinhamos antes, se € isso 0 que Ele nos destina. Ha4 uma espécie de
destino para cada um de nos, pois, a cada um de nds é destinada uma espécie de
atividade.

Ha diversidade de dons, porém o Espirito é o mesmo e ha diversidade de
labores, mas é o0 mesmo Deus que em todos, tudo opera... A um ¢é dado pelo Espirito a
palavra do conhecimento; a outro o dom da profecia; a outro a capacidade de operar
milagres; a outro a interpretacdo de linguas.Tudo obra do mesmo Espirito, dividindo
pelos homens segundo sua vontade. Pois, assim como o corpo é um, mas tem muitos
membros e todos esses sendo muitos sdo um s6 corpo, assim é o Cristo.

Deus opera como 0s construtores de pontes, mineiros de carvdo, negociantes,
advogados, artistas, ministros; e € Deus a inteligéncia Infinita, no centro de nosso corpo
que determina nossa forma particular de exprimir.

Para saber o0 que esse destino significa para nds € mister que nos ponhamos em
contato com o Centro Divino dentro de nosso Ser pela Meditacdo. O grau de
conscientizacdo experimentado é proporcional ao grau de aperfeicoamento de nossa
consciéncia. Onde quer gque estejamos nesse momento, expressamos 0 grau de vida
divina consciente e podemos ampliar, aumentar para recebimento de maior fluxo. Os
que pela Meditacdo se entregam a Deus tornam-se UM com o Infinito Invisivel. Deus
usa a nossa alma, mente e corpo como instrumento para expressar Sua Atividade e Sua
Graca, fazendo fluir Sua Béngéo para o mundo.



“A ti basta a minha Graca”. Tua Graca ndo € somente meu suprimento; € o
suprimento de tudo na ordem dos meus pensamentos. Pai, eu sou um instrumento
através do qual essa béncdo invisivel pode fluir, aparecer no mundo aqueles que Te
buscam. O Reino de Deus esta dentro de mim. Tua graca é um beneficio para todos os
que estdo no mundo. Regozijo-me porque essa Béngéo, essa Graca pode derramar-se
indistintamente para amigos ou adversarios préximos ou distantes, seja qual for a
nacionalidade, raca ou credo daqueles que elevam a Deus seus corac¢des.Rejubilo-me
pela certeza de que todos os que elevam a Deus seus pensamentos ou sua voz receberdo
essa Béncao por Tua Graga que flui atraves de mim.



Capitulo V

AS DIFICULDADES

Praticando sinceramente as meditacGes precedentes, sem duvida surgirdo muitas
perguntas referentes a certos aspectos, como: “Que fazer com 0s pensamentos estranhos
que vagueiam na mente? Devemos aguardar a manifestacdo de visdes? Ha tempo
determinado para cada meditacdo? Quanta compreensdo € necessaria? A dieta exerce
alguma influéncia sobre a eficacia da meditagdo? E indispensavel alguma posicio
definida?”

Consideremos primeiro este Gltimo aspecto. A meditacdo € praticada com maior
facilidade quando nédo temos consciéncia do corpo: sentado em uma cadeira reta, pés
completamente dispostos no ch&o, coluna reta, ambas as méos repousando sobre as
coxas: essa posicdo normal, natural, pode ser mantida cinco, dez, vinte minutos, sem
que nos preocupemos com o corpo. N&o ha mistério no que tange a posicdo: no Oriente,
poucas pessoas sentam-se em cadeiras, sendo para elas confortavel, sentarem-se no chéo
com as pernas cruzadas, posic¢ao que para nés do Ocidente ndo ¢ facil de ser conseguida
e dificil de ser mantida.

Se salientarmos que na meditacdo, nossa atencdo deve focalizar-se em Deus e
nas coisas de Deus, compreenderemos porque € necessaria uma posicdo confortavel e
natural a fim de que o pensamento ou a atengdo néo se disperse. O motivo Unico € poder
concentrar-se facilmente, focalizando Deus e aumentando a receptividade a Seu Poder
Infinito. Na meditac&o observa-se uma alteragdo no organismo: espinha reta, peito ereto,
respiracdo mais tranquila, diminuindo de pensamentos até a completa cessacéo.
Meditacdo € uma experiéncia consciente; como foi sugerido, é favoravel inicid-la com
uma pergunta ou pensamento ou idéia especial sobre a qual desejamos iluminar-nos.

Comegamos com a idéia de receber uma revelagdo de Deus, se compreendermos
que a Meditacdo € uma atividade consciente de nossa alma, ndo havera perigo de
ficarmos entorpecidos. Dois ou trés minutos de Meditagdo bastam para eliminar a fadiga
de um dia inteiro de trabalho. Os que adormecem durante a Meditacdo, falham nessa
experiéncia consciente.

Em um certo periodo da Meditacdo pode o sono sobrevir, mas, tal sono ndo é
uma queda para a inconsciéncia; durante este, a atividade da consciéncia se mantém.
Meditar ndo é simplesmente sentar-se e dizer: “Bem, Deus, podeis prosseguir”, € uma
vigilancia ativa e, contudo “uma paz transbordante”. Certifiguemo-nos que a paz
sobreveio, ndo vamos tomar o Reino de Deus pela forca, pelo poder fisico ou mental.
Quando a Meditagdo se tornar um esforgo suspendamo-la ou contrariaremos nosso
propoésito. Ndo ha necessidade de meditar um periodo especial de tempo, se ela foi
apenas de um minuto de duracdo, figuemos satisfeitos. Teremos movimentado o fluxo
durante esse tempo ou menos ainda, se mantivermos nossa mente repousada em Deus.

Meditar ¢ uma arte dificil de ser dominada; se ndo fora assim, ha muito, a
técnica estaria em poder de todo o mundo. Segundo minha propria experiéncia foram
necessarios oito meses de 5 a 10 meditacdes diarias para que me fosse dado perceber a
Presenca dentro de mim, oito meses de meditacGes freqlientes. Também eu ndo tinha
conhecimento da possibilidade de um contato com Deus ou o que dele resultaria, uma
vez conseguido. Contudo, profundamente, dentro de mim, existia a convicgao
inabalavel de que era possivel atingir algo maior do que eu mesmo e submergir num
Poder superior. Ninguém que eu conhecesse palmilhava antes esse caminho, ninguém



me apontara a estrada a percorrer. Subsistia, no entanto, aquela firme convic¢éo de que
se eu pudesse colocar-me em contato com Deus, no centro do meu Ser, Ele tomaria
conta de minha vida, do meu trabalho, de minha pratica, de meus clientes. No fim de
oito meses estava apto a conseguir um segundo de realizacdo, talvez ainda menos que
um segundo, ndo sei como avaliar o tempo, quando ele é medido em fracdes de
segundos, mas seguramente foi o tempo que durou. Passou-se uma semana antes da
segunda experiéncia, também rapida e muitos dias se escoaram antes da terceira e assim
sucessivamente.

Finalmente chegou a época em que a conscientizacdo parecia durar uma
eternidade e essa eternidade, creio, era mais curta do que um minuto. Nessa época, tive
a intuicdo de que se me levantasse as 4 da manhd, dai até as 8 horas, vez ou outra,
sentiria aquela vibracdo — a certeza da PRESENCA. Em alguns dias Ela se manifestou
em menos de cinco minutos e outras vezes escoaram 4 horas, antes dela surgir; mas
desde entdo, nunca mais fui para meu consultorio sem antes ter tido a experiéncia da
PRESENCA.

Agora, das 24 horas, nove ou dez sdo dedicadas a Meditacdo, ndo em periodo
continuo, mas intercalado, ora dez, vinte ou trinta minutos. Ndo ha nada regular; as
vezes deito-me as 8 horas da noite, levanto-me as 10 e meia e medito até as trés. Volto
entdo ao leito até quatro e meia, novamente de pé, volto a meditar até a aurora. Além
disso, quando alguém me procura, depois de rapida conversa, meditamos.

Introspeccdo constante, constante meditacdo é o meio de manter vivo o impulso
interior. Devemos prosseguir nesse ritmo, todavia, se favorecermos a supressdo desses
periodos de contemplacdo devido a negdcios ou encargos, malograremos.

O Mestre afastava-se da multiddo para comungar sozinho nos desertos e nos
cumes dos montes. Nos também devemos afastar-nos de nossas familias, de nossos
amigos, de nossas obrigacdes humanas, para aqueles periodos de comunh&o, necessarios
ao nosso aperfeicoamento intimo. Uma hora ou duas de meditacdo, sem nenhum desejo
de coisa alguma é o meio que nos faculta alcancar uma profunda experiéncia de Deus.

Freqlientemente, aflora a questdo da dieta no que se refere a Meditagdo. Existe
alguma dieta que favoreca o aumento de capacidade espiritual? E necessério evitar tais e
tais alimentos? Deve ser abolido o uso da carne? Nos diversos estagios de nosso
desenvolvimento somos tentados a crer que aquilo que fazemos ou pensamos pode
favorecer nosso aperfeicoamento espiritual. E um conceito falso; ao contrério, é o
proprio desenvolvimento espiritual que atua sobre nossos habitos e sobre nosso viver
quotidiano. Progredindo na senda espiritual, o aspirante poderd notar essas
modificacdes, contudo, ndo pretendemos ver nisso virtude ou aumento de capacidade
espiritual, por qualquer sacrificio material. A espiritualidade se desenvolve pela leitura
edificante, pela auscultacdo, pela companhia de pessoas que palmilham a mesma estrada
e, sobretudo, pela Meditacdo. O Reino de Deus € encontrado na Auto-Realizacdo; fruto
da Gragca interior e pela renlincia as coisas do mundo externo.

Outro tema suscitado se refere as visdes psiquicas. S&o tais manifestacdes parte
necessaria na experiéncia da Meditacdo? Tais visdes podem ter alguma relevancia em
nossa vida, em nossa experiéncia humana, mas, devemos lembrar que elas se situam
inteiramente na esfera psiquica ou no reino mental da consciéncia. Na literatura
espiritual, essas visdes jamais sdo consideradas experiéncias espirituais, elas ndo tém
relacdo alguma com o mundo do espirito. Portanto, ndo nos detenhamos na zona do
psiquismo, elevemo-nos a pura atmosfera do Espirito.

Muitas vezes, na Meditacdo alcancamos uma sensacdo de paz ou harmonia — a
realizacdo da Presenca do Cristo; sdo experiéncias inspiradoras, porém, devemos estar
prontos para abandonar mesmo essa profunda paz e ir em busca de um nivel de



consciéncia mais elevado no qual o alcance daquela paz perde o significado ou
importancia.

Havendo realizado a Presenca do Cristo sera, por acaso, necessario sentir
alguma forma de reacdo emocional? N&o € necesséario; 0 que importa é compreender
que a Atividade do Espirito é eterna e que ela esta conosco.

Um dos maiores estorvos a meditacdo é o receio de ndo compreendermos
suficientemente como iniciar essa pratica. Devemos lembrarmo-nos que é a Sua
compreensdo, ndo a nossa que importa. Na quietude, voltemo-nos para dentro a fim de
permitir que a Verdade se revele. Ndo ha limite para a compreensdo se nos tornarmos
dependentes da compreensdo de Deus e ndo da nossa. O salmista desembaraca-se
facilmente, para sempre, de tal medo e tal davida, no Salmo 147, em que seu coracéo e
seus labios entoam louvores a Deus. “Grande é o Senhor, grande é Seu Poder, Infinita
Sua Compreensdo”. Nao ha nenhum leitor desse livro tdo destituido de compreenséao
gue ndo possa iniciar a pratica da Meditacdo e através dela penetrar no Reino de Deus.
Pela Graga, mesmo o ladrdo na cruz penetrou no Paraiso naquele dia, e pela Graca nés
também podemos a qualquer momento franquear os portdes dos céus.

O maior empecilho da Meditacdo é a incapacidade de manter o pensamento em
uma direcdo. Ndo é minha falta nem vossa; é, em boa parte, conseqiiéncia da vida
vertiginosa dos tempos modernos. Déa-se um brinquedo a uma crianca que € logo
substituido por outro; da infancia a adolescéncia e a adultez, sua atencdo € sempre
atraida para as pessoas e coisas, de modo que se ela encontrar sé, sera dominada pelo
espanto. Muitas pessoas jamais aprenderam como Se sentar e permanecer quietas, nossa
cultura, de tal forma centralizou nossa aten¢do nas coisas do mundo que perdemos a
capacidade de nos aquietarmos para a contemplacéo e auscultacdo das grandes idéias.

Quando fechamos os olhos e tentamos meditar, toda sorte de pensamentos
invade nossa mente; somos como antenas sintonizando todas as estagfes do mundo.
N&o nos preocupemos com elas; se desprezarmos esses pensamentos mundanos, em
poucos dias ou semanas eles fenecerdo por falta de alimento a eles fornecido. Nosso
objetivo é alcancar quietude e receptividade: no entanto, ndo devemos tentar anular
nossos pensamentos. Quando comegcamos a meditar, pensamentos desenfreados povoam
nossa mente, devemos nos manter calmos e observa-los impessoalmente até que eles
cessem e nos deixem em paz, assim, voltamos para a meditacdo. Tempos virdo em que
nenhum pensamento estranho atingira nossa consciéncia; eles desaparecerdo vitimas de
nossa indiferenca, enfraquecidos por nossa omissao, por ndo té-los combatido tornando-
nos invulneraveis a eles que assim, ndo voltardo a nos importunar.

Na Meditacdo devemos ser pacientes, tentando sempre dominar qualquer
resquicio de inquietacdo. Nenhuma verdade nos € revelada de fora, mas, a luz projetada
naquela verdade, dentro de nossa propria alma, torna-se perceptivel em nossa
experiéncia. Verdade que vem de fora é mero simulacro de verdade; é a Verdade
revelada dentro de nossa propria consciéncia que se torna “luz do Mundo”. A Meditacdo
nos conduz ao ponto em que € possivel captar a Verdade e seu profundo significado. O
ritmo do universo toma conta de nds, ndo nos movemos, ndo pensamos mais,
percebemos que estamos em sintonia, que ha um ritmo da vida, que ha harmonia. Isso é
mais do que a paz da mente, é a paz espiritual que ultrapassa toda a compreensdo
humana.

Para alcancar essa esfera mistica & necessario adquirir a capacidade de
permanecer em siléncio, sem pensamentos, € a pratica mais dificil da vida espiritual.
Né&o significa uma repressdo para cessacdo do pensamento ou mesmo um esforco nesse
sentido; ao contrario, tdo profunda é a comunhdo com Deus que, de si mesmo, 0
pensamento cessa. Nesse momento de siléncio, comegcamos a compreender que a Mente



Divina ou Consciéncia Césmica é a INTELIGENCIA INFINITA repleta de amor e que
Ela funciona como nosso ser quando o pensamento se tranquiliza.

Em nossa vida cotidiana podemos ter um plano e a Mente Cosmica, outro; néo
conhecemos jamais 0s Seus planos, enquanto permanecermos ocupados constantemente
em pensar, esquematizar, reagir as atividades e distracbes do mundo.

Para receber a Divina Graga da Mente Cosmica é necessario que a mente
humana se aquiete. O individuo que € Senhor de seu destino precisa alcancar o estado
de consciéncia em que nada neste mundo importa para ele, valor é somente aquilo que
acontece a partir do momento que ele se eleva acima do mar do pensamento. Nessa
altura, o Pensamento Divino, a Atividade Divina da consciéncia se revela. Quer seja
durante o dia ou durante a noite, ndo devera haver outro desejo sendo o jubiloso desejo
de comunhé&o co Deus.

E nessa completa tranqiiilidade, nesse descanso do pensamento que o Pai se
manifesta em nossa experiéncia. Antes de entrar na zona da vida mistica, o habito de
continuamente pensar e falar deve ser substituido pelo de, continuamente, saber ouvir.
Nosso Mestre despendeu muito do seu tempo em meditacdo silenciosa e podemos estar
certos de que Ele ndo pedia mediacdo de Deus para as coisas materiais. Ele ndo falava,
ouvia; ouvia as instrucdes, a diretriz, 0 amparo de Deus.

E no desenvolvimento dessa capacidade de auscultar, de receber, que a mente
humana se aquieta, se tranquiliza a tal ponto que se torna um canal, um instrumento
através do qual Deus expressa, se manifesta. A mente humana pensante tem seu lugar,
ndo deve ser eliminada, destruida, ela é a fonte de consciéncia, uma avenida através da
qual recebemos o conhecimento.

Pensar € um degrau inicial que conduz a meditagdo. Suponhamos nédo estarmos
ainda avangados a ponto de vivermos em estado de constante receptividade; na verdade,
Deus esta sempre a nos falar, porém raramente O ouvimos. O pensamento pode ser
empregado como auxiliar para nos levar aquele estado de exaltacdo — o de ouvir a
Consciéncia Cosmica. Todavia, na Meditacdo, nenhum pensamento deve ser utilizado
no sentido de afirmar ou negar.

Continuemos a supor: desejamos meditar, porém, a mente se encontra em tal
torvelinho que ndo nos reconhecemos em estado de quietude e paz; em vez de esvaziar a
mente ou eclipsar os pensamentos perturbadores, devemos conduzi-los a algum trecho
da Escritura ou outro livro inspirado. Vejamos como isso se d& empregando uma citagao
como:

“Tranquiliza-te e sabe que EU SOU DEUS”, repetir continuamente até alcancar
um estado de semi-hipnose e entdo se sentir sereno. E simples terapia sugestiva, ndo é
poder espiritual. Alguns, através dessa afirmacdo, de tal forma se impressionam, que
passam a crer que, como seres humanos, sdo Deus.

Consideremos agora essa mesma manifestacdo, porém em vez de aplica-la como
tal, procuremos pela meditacdo descobrir seu real significado.

“Tranquiliza-te e sabe que EU SOU DEUS” - Que significa isso?Sem ddvida tu
sabes Joel, que néo és Deus. Esta dito que “EU SOU DEUS” — néo que Joel é Deus, 0
gue é muito diferente. Deus no centro de mim é Poderoso... “Eu e 0 Pai somos UM.
Onde EU estou Deus esta” - mais perto do que as maos e os pés. Tranquiliza-te Joel,
porque o EU em ti é Deus. Nao tens motivo de procurar protecdo, auxilio, cura em
algum lugar: EU estou contigo. Tranquiliza-te e sabe que EU SOU tua protecéo, tua
salvacdo, tua seguranca.



O nome Joel, do autor, pode ser substituido pelo do leitor. Na apreciacdo da
passagem da Escritura, a paz nos invade e nos sentimos repousados, divinamente
tranquilos.

Na senda espiritual poucos alcancam esta serenidade, rapida e facilmente; para a
maioria 0 caminho € longo e dificil. Nao devemos regozijar-nos com a rapidez do nosso
progresso ou descrer ante sua possivel lentiddo. A nds cabe palmilhar o caminho.
Muitos tém periodos de progresso rapido seguido ou pontilhado por intervalos de
desédnimo em que se sentem extraviados a vagar em um labirinto de conflitos e
contradicGes. Muitas vezes, apOs esses decessos avancamos para novas alturas onde
panoramas insuspeitos se desenrolam a nossa frente.

Ha alguns individuos dotados, devido a experiéncias anteriores, para 0s quais 0
percurso parece facil. A pureza da consciéncia desenvolvida torna sua ascensao a
consciéncia espiritual, uma jornada harmoniosa, com poucos problemas. Para muitos de
nos o Caminho é de altos e baixos, mas no fim de algum tempo, poderemos perceber
que j& nos encontramos bem adiante do ponto de partida.

O pré-requisito para a auscultacdo da VVoz Inaudivel, para atualizar a experiéncia
do Cristo é pelo estudo, pela Meditacdo, pelo convivio com pessoas que palmilham
também a senda espiritual. Auscultando freqliientemente a VVoz Inaudivel dentro de nos,
iremos receber a Graca de Deus, sinal de que atingimos o propdsito da Meditacéo.

Nada nos deve satisfazer fora da experiéncia do proprio Deus; é a pérola de
grande preco. A cada um cabe decidir quanto tempo e esforco deve devotar a
Meditacdo, como organizar sua vida para reservar periodos mais ou menos prolongados
e ininterruptos de quietude, durante os quais se ponha em contato com a Presenga, com
o Poder Interior.

Os anos dedicados ao estudo e pratica da Meditagdo ndo serdo estéreis ao
aspirante; ao contrario, sdo periodos de preparacdo cuja finalidade € alcancar o
verdadeiro alvo da vida. Isso requer paciéncia, tenacidade, determinacdo; mas se a
realizacdo de Deus (auto-realizacdo) é a forca motora de nossas vidas, aquilo que o
mundo chama sacrificio de tempo e esforco, ndo é sacrificio — € a mais intensa das
alegrias.

A MEDITACAO DE MEU CORACAO

“Acolherei as palavras de meus labios e a meditagdo de meu coragéo na Vossa
Presenca, Senhor, Minha rocha é meu Redentor””.

Salmos 19:14



Meditacdo é uma experiéncia individual que ndo pode ser confinada dentro dos
limites de algum padrdo predeterminado. Meditai, orai, freqlientai 0 secreto
esconderijo do MAIS ALTO, em quietude e paz; descobrireis que a Verdade que andais
buscando ja habita em vés.

Cristo, a Luz de dentro de vos, € o curador, o multiplicador de pées e peixes, €
Ele que nos mantém e dé& suprimento.

Jamais encontrareis salde e outros bens, procurando-os, eles estdo contidos em
vOs mesmos e se desdobrardo de vosso intimo ser quando aprenderdes a comungar com
o PAL.

Cristo é a vossa verdadeira identidade e Nele vos completais integralmente.
Vossa Cristificagdo fluira, na proporcdo do vosso conhecimento e experiéncia da
Verdade. Na senda para integracdo de Deus, sO por uma coisa devemos orar, pela
iluminacédo espiritual, dom do espirito, e entdo se revelara.

Em momentos de consciéncia exaltada, as medita¢es que se seguem fluem de
dentro, revelando os dons do Espirito; ndo seguem plano estabelecido, cada uma ¢ a
expressao do impulso espiritual, em forma de escrita. Ndo sdo para serem repetidas ao
pé da letra, nem para servirem de padrdo; seu proposito Unico é servir de inspiracao
para que possais vislumbrar a beleza e a alegria dessa experiéncia, encorajando-vos a
submeter-vos a disciplina requerida para descobrir as profundezas inexploradas do
v0sso interior e assim procedendo, langar-vos a experiéncias cada vez maiores.

Meditag&o é um canto permanente de gratiddo a Deus, aqui e agora. E repouso
no seio de Deus, segurando-lhe a Mao, sentindo Sua Divina Presenga e Paz na
contemplacéo do Seu Amor. Podereis entédo dizer: ““Eu me contentarei no Senhor”.



Segunda parte

MEDITACAO

A EXPERIENCIA



Capitulo VI

A TERRA E DO SENHOR

“Do Senhor é a terra e tudo o que ela encerra, a redondeza da terra e 0s que
nela habitam”.
Salmos 24:1

“Quando contemplo os Teus céus, obra dos teus dedos, a lua e as estrelas que
Tu creaste, exclamo: Que é o homem para Te lembrares dele? Tu o fizeste pouco
inferior aos anjos e o coroaste de gloria e de honra™.
Salmos 8:3-6

Na contemplacdo do universo a mente centraliza-se em Deus; testemunhamos
Sua Gléria, quando serenamente observamos Sua atividade na terra. A pratica dessa
forma de meditacdo, dia apds dia, conduz-nos a um estado de consciéncia em que o
pensamento se dilui e finalmente cessa. Num desses dias, enquanto estivermos nessa
observagdo da Atividade de Deus, ocorrera um segundo siléncio, sem pensamento de
qualquer natureza. Neste curto periodo, a Atividade ou Presenca se tornara conhecida
por nos, a partir de entdo, verificaremos que “Deus esta mais perto do que a respiragéo e
que o Reino de Deus estd dentro de nds”. Consoante a tranquilidade de nossa
consciéncia, o Espirito de Deus passara a agir também, constantemente, na creacdo do
nosso mundo de formas, circunjacentes.

Vim a esta hora sossegada para contemplar Deus e as coisas de Deus. Toda
béncdo vertida sobre a terra é emanacdo, expressdo de Deus ou de Sua lei. O sol que
nos aquece, a chuva que alimenta as plantas, as arvores, as estrelas, as marés e a lua
que desempenham fungdes e surgem para o homem como béncdos divinas. Nao é
casualmente que o sol fica suspenso nos céus milhdes de milhas distante da terra,
distancia necessaria para, equilibradamente,fornecer-nos calor e frio. Realmente é
Deus a Inteligéncia deste Universo, uma Inteligéncia plena de amor e sabedoria. O sol,
a lua e as estrelas movem-se em suas respectivas érbitas, de acordo com o plano divino
que torna a lua e as estrelas visiveis a noite e durante o dia nos proporciona a luz do
sol.

Deus é a fonte de tudo que existe. Seu amor se evidencia no fato de que, antes de
0o homem aparecer na terra, jA aqui existia 0 necessario para 0 seu crescimento,
desenvolvimento e bem estar. Mesmo o0s minerais foram destinados a serem
aproveitados pelo homem — os métodos naturais que formaram o ferro, o petréleo, o
ouro, o0 uranio, sdo métodos de Deus. MilhGes de anos antes, Ele sabia que esses
minerais seriam indispensaveis na época presente de industrializacdo, por isso durante
milénios foram tomando forma no solo. H& milhdes de anos, Deus deve ter previsto 0s
bilhdes de habitantes que a terra abrigaria: por isso creou solos férteis em que
crescessem Arvores, arbustos, flores, frutos e outros vegetais. E Deus disse: “Produza
a terra erva verde e que dé semente e arvores frutiferas que déem fruto segundo sua
especie e que a semente esteja nelas mesmas, sobre a terra”. Deus encheu 0s mares de
alimentos ainda n&o extraidos que, um dia, poderdo sustentar nagdes. E disse também:
“Produzam as aguas em abundancia, animais viventes”, e os abengoou dizendo:



“Crescei e multiplicai e enchei as dguas do mar”. Tudo isso sdo dadivas de Deus ao
homem. Contemplo Deus em todas as coisas, especialmente em Sua Lei e em Seu amor.
Deus ama 0s peixes do mar e cuida deles, ama 0s passaros no ar e prové seu alimento e
propagacao; Deus produz as brisas suaves e refrigerantes. Deus me ama e provou esse
amor, encarnado como “EU”, Seu préprio Ser, Sua propria Vida, Sua propria
Sabedoria. Preciso apenas obedecer a Lei de um Poder Unico e a Lei do Amor e o resto
sera dado de acréscimo. Sdo presentes inavalidveis de Deus.

As coisas de Deus sdo minhas, doadas livremente, na propor¢do do meu
reconhecimento de Deus como Sua Fonte.Ele é o grande Doador do Universo,
conferindo a tudo o Seu amor, Sua inteligéncia, Sua sabedoria, Sua orientacdo e Sua
Forca.

Contemplando as maravilhas de Deus, ja existentes, estamos testemunhando e
reconhecendo Sua Graga que providenciou todos esses bens sem que nos os pedissemos.
Somos testemunha de Sua Atividade na terra.

A noite, olhando o céu estrelado, ninguém se preocupa com o nascimento do sol,
nenhum de nos se angustia a rezar para que ele desponte na manha seguinte. Amanha a
noite, a lua e as estrelas continuardo a mover-se em suas Orbitas e duas vezes, nas vinte
e quatro horas, as marés terdo enchentes e vazantes. Deus ndo solicita informacdes,
sugestes ou suplicas no que respeita ao governo de Seu Universo. Preces, peticOes,
stplicas, ndo alterardo Sua Lei. Seu trabalho esta feito, Sua Lei estd em exercicio.

Contemplando as maravilhas do Universo de Deus, transcendemos o desejo de
pedir-lhe algo; tal contemplacdo nos leva a altura da visdo do salmista: “a Terra é do
Senhor com toda sua abundancia”. Captamos essa visdo num passeio sossegado, na
soliddo de um parque, de uma praga, lago ou rio. Levantamos 0s olhos para as colinas,
as montanhas e contemplamos somente o que Deus contempla, e conhecemos o que
Deus conhece. Tudo 0 que exalta nossa consciéncia acima do clangor dos sentidos e dos
tumultos deste mundo, leva-nos a presenca de Deus; nds a encontramos quando
atingimos as altitudes divinas da inspiragéo.

DEUS E PROFUNDO SILENCIO, A SUPREMA QUIETUDE
DE TUDO QUE E HUMANO.

Quando pela visdo espiritual superamos as aparéncias, tudo o que
contemplamos neste mundo atesta a Gloria, a Atividade, a Lei, 0 Amor de Deus
por seus filhos.

Céus e terra para nos foram feitos, sobre eles nos foi dado dominio: “Tu
o fizeste para dominar o trabalho de Tuas méaos; puseste todas as coisas debaixo
de Teus pés...” somos a mais excelsa creacdo de Deus; DEUS a ALMA deste
universo se manifesta em expressao individual como “eu” e como “tu”.



Capitulo VII

ASSIM AMOU DEUS O MUNDO

O segredo da beleza e a gloria da sacralidade sdo a manifestacdo de Deus pela
Encarnacdo. Tanto amou 0 mundo que a ele Se deu, surgindo visivel como Filho de
Deus, 0 que, segundo Sua promessa Eu sou e Tu és. Deus € meu ser e teu ser, é essa
nossa verdadeira identidade.

Compreendida espiritualmente, a terra e 0 Céu; Céu e Terra sdo um, pois Deus
As manifestou na terra. E emanagdo Sua este universo feito de estrelas, de sol, lua e
planetas, esse escabelo a que chamamos Terra. Tudo isso emanou Dele e para a Sua
Gloria, e em Sua Gloéria maxima manifestou-se como Ser individual. N&o somos
separados, apartados de Deus, somos Sua propria esséncia desdobrada, revelada como
ser individual.

Todas as coisas da Terra e o do Ceéu nos foram dadas devido a essa divina
filiacdo; tudo o que existe, existe para nossos propositos. Co-herdeiros, com Cristo,
nossa € a Terra. Deus promulgou a Lei que governa Sua unido com Seu amado filho,
provendo-o de tudo que pertence ao Pai, transmitindo-lhe tudo o que foi estabelecido
desde o principio do mundo:

“Eu vim para que eles tivessem vida e tivessem mais abundantemente. Eu vim
para que tivessem Vida, minha vida, tua vida individual que ndo conhece idade, ndo
deteriora, ndo muda de seu estado divino. Tu deves viver e mover-te com a consciéncia
de nossa unidade. Nunca te deixarei, nunca te abandonarei; habita em Minha Palavra e
deixa que Minha Palavra habite em ti. Tu deves confiar em Mim e salvar-te”.

Ha uma gldria do Pai preparada para o Filho. H4& uma paz, Minha Paz que
ultrapassa a compreensdo. Essa paz esta contida na alma do homem independente de
qualquer condicdo externa, bem viva como dom de Deus no centro do nosso ser. A
nossa ilusdo tem sido buscar a paz fora de nos, acreditando que outros tém o poder de
transmiti-la ou toma-la, de pensar que necessitamos de intermediarios de fora para a
obtencdo da nossa harmonia. A procura de pessoas ou circunstancias externas para
obtencédo da paz tem sido a causa do nosso fracasso e do fracasso do mundo. Somente
em Deus a paz pode ser encontrada e ele doou a cada um de nés a Sua Paz Infinita e o
seu amor compassivo. Nao nos deu Ele o espirito do medo, mas o do Poder, do amor, de
uma mente sa, pois Deus é a propria mente do nosso ser. Nossa ignorancia, temor,
insanidade surgem como consequéncia da ilusdo de possuirmos uma mente separada de
Deus, capaz de pecar. (Pecado é a ilusdo de uma mente separada de Deus, disse Ramana
Maharishi).

“Eu e o Pai somos UM... Aquele que me V&, vé aquele que me enviou... eu estou
no Pai e o Pai esta em mim...” O discernimento espiritual revela Deus como Pai e Deus
como Filho; o Ser Divino é o ser individual que, visto sob a luz espiritual apresenta
exclusivamente as qualidades e a natureza de Deus. Na compreensdo dessa unidade
reside nossa inteireza; ndo pode haver paz, seguranca, alegria a parte de Deus. Inerentes
em Deus tornam-se naturais em noés, através da realizacdo de Deus como nosso proprio
Ser.

O grande mistério da Escritura é: No principio era Deus, agora e sempre tudo o
que &, é Deus surgindo como Infinitude, Gléria, Forca de Seu préprio Ser. Ele ndo é teu



ser nem meu ser, mas € 0 Seu Infinito SER que se expressa como o teu e 0 meu ser. Eu
Nele e Ele em mim, o ser Espiritual, Infinito, Harmonioso, Total, Completo.
Reconhecemos Sua Alegria, Sua Salde, Sua Paz, Sua Harmonia, Sua Pureza e Sua
Inteligéncia. Renunciemos ao “meu isto e meu aquilo”, ou “teu isto e teu aquilo”; Seu
Ser a expressar-se em Graca e em plenitude em todas as coisas. Sua Graga, Sua
Presenca, Sua Alegria, Seu Amor, Sua Totalidade € nossa suficiéncia.

Seu amor flui como nosso amor, ndo consideremos “meu ou teu amor™, Ele flui
como o sol brilha livremente sobre tudo. O sol brilha sem favoritismo, jamais indagando
se sdo meritdrios ou dignos os receptores de sua luz e de seu calor. O sol brilha, Deus
ama. O amor de Deus brilha livremente para os justos e injustos, para aquele que
merece e para aquele que ndo merece, para o santo e para o pecador. O amor de Deus se
espalha no Universo dando vida a semente, forca as plantas em crescimento, protecéo a
vida animal, vegetal e mineral. E o sustentaculo, a influéncia que anima toda a creag&o,
pois toda a creacdo é Amor a fluir incessantemente. Tudo o que existe, sem excecao,
esta em Deus e é de Deus.

Acima de tudo, ndo devemos julgar segundo o testemunho dos olhos ou dos
ouvidos. Deus é infinitamente puro para ver as iniqliidades e ao reconhecermos nossa
verdadeira identidade como expressao divina, nos veremos como Deus VE.

Contemplando-nos espiritualmente, tornamo-nos espectadores, percebendo Deus
em tudo e através de tudo. Porém s6 poderemos agir desse modo quando abandonarmos
os velhos conceitos, captados pelos sentidos da viséo e da audicéo.

Se Deus é a natureza infinita do nosso ser, por que ser invejoso, ciumento,
ambicioso, quando sabemos que Deus é a Fonte de nossa satisfacdo interior, por que
almejar algo externo, fora do nosso proprio ser? Na consciéncia de Sua Presenca as
béngéos de Deus fluem como nossa experiéncia.

Nosso Pai divertiu-se conosco. Compreendendo nossa verdadeira identidade
participamos integralmente do corpo de Deus. “Eu tenho manjar que vos ndo conheceis.
Eu posso dar-vos vida, dguas que jorram para a vida eterna, as aguas invisiveis, o vinho
invisivel, o manjar invisivel”. Isso é compartilhar do Deus Vivo, do Verbo Vivo, do
Deus que fez carne e habita em nos.



Capitulo VIII

VOS SOIS O TEMPLO

“Nao sabeis que sois o templo de Deus...
que vosso corpo € o templo... do Deus Vivo?”’
1 Corintios, 6:19

O corpo é o templo do Deus vivo, ndo feito com maos, ndo mortalmente
concebido, mas eterno nos céus; eterno em tempo e espago, em vida e em espirito, em
alma, em substancia. Deus fez tudo o que foi feito e tudo o que Deus fez participa de
Sua natureza que é eternidade, imortalidade, perfeicdo. Deus fez o corpo a Sua propria
imagem e semelhanca. Deus € Vida. Sua atividade operando em uma semente produz
crianca com todas as potencialidades do adulto contidas em uma delicada formazinha,
ndo mero segmento da matéria, mas, uma inteligéncia e uma alma acompanhando
aquele corpo. O Espirito de Deus executa; 0 homem, porém em sua vaidade, arrogou-se
0 papel de creador. Homens e mulheres assumiram a atitude de que s&o eles que o
produzem. Pelo fato de serem pais e mées; em vez de reconhecerem que nada mais séo
do que instrumentos através dos quais Deus age para se expressar, ndo para perpetuar a
ti ou a mim, a teus filhos ou a meus filhos. Deus opera com 0 amor em nossa
consciéncia para produzir Sua propria imagem e semelhanca. Essa expressao de Deus
nos chamamos “meu filho”, “teu filho”, esquecidos de que € filho de Deus, ndo nossa
creagdo ou posse pessoal.

Rogamos a Deus para que mantenha e dé suprimento a nossos filhos, eles, porém
n&o sdo nossos filhos, séo filhos de Deus; ndo é necessario pedir-lhe que os mantenha. E
prerrogativa divina crear, manter e suprir a Sua propria imagem e semelhanca.

Creador de tudo o que existe, Deus é creador do corpo humano, “ndo sabes que
teu corpo é o templo de Deus vivo?” NGs o chamamos “meu corpo”, mas ele nao é
nosso, € corpo de Deus. Formado por Ele para Seu prazer, feito a Sua imagem e
semelhanca, governado por Sua Leli, creado para atestar Sua Gloria.

Em nossas arvores de Natal existem lampadas multicoloridas, vermelhas, azuis e
purpuras. A eletricidade transmite sua luz atraves dessas lampadas de todas as formas e
tamanhos; as lampadas ndo sdo a fonte da luz, sdo apenas o instrumento através do qual
a luz brilha.

Assim acontece quando observamos a vida humana, animal ou vegetal,
erradamente consideramos a forma visivel como a Vida, mas, na realidade, € aquilo que
anima, é a substancia da forma.

Deus ¢ a Vida e a Esséncia de todas as formas. E a Sabedoria, a Integridade, a
Pureza da alma do homem. Deus é a fortaleza do homem.

N&o nos deixemos iludir nem mesmo pela boa aparéncia. Ndo chamemos uma
pessoa “forte”, e outra “fraca” ou “bela”; por tras da aparéncia devemos considerar a
Vida Invisivel que possibilita a beleza dessa forma. Podemos entéo, deleitar-nos com
todos os aspectos da creacdo, seja corpo humano, espécie animal ou planta. S&o formas
de Vida, mas se ndo atentarmos para a Vida que os anima, poderdo parecer-nos boas ou
mas, jovens ou velhas, doentes ou sadias, ricas ou pobres.

O conceito humano de vida é limitado e se radica em valores mutaveis que
aparecem em forma de Vida, ao contrario, deleita-se com a forma, reconhecendo,
contudo, o Infinito Invisivel como sua esséncia. Se desviarmos o olhar da forma o
suficiente para contemplar além dela o Invisivel, descobriremos Deus como o Principio



de toda a vida e passaremos a compreender a diferenca do viver espiritual. A Verdade
conscientizada é a Lei da Vida, da harmonia, da ressurreicao.

“Deus fez esta forma, minha forma divina, infinita, para ressaltar minha
verdadeira identidade. Meu corpo é a manifestacdo, a imagem do Eu que EU SOU”. E
uma expressao da vida realgcando tudo que eu sou, pois meu corpo é o EU de que sou
formado, espiritual, imortal, eterno. Eu sou a perfeita identidade e meu corpo € o
templo, instrumento de minha atividade de meu viver.

Existe um reverso dessa forma espiritual que é aquela que eu olho no espelho:
existem As expressbes da natureza: &rvores, flores, vegetais, frutos, conceitos
humanamente concebidos da forma, do corpo.

Se me vejo no espelho, posso notar que estou mogo ou velho, doente ou sadio,
gordo ou magro; mas, Eu ndo estou me vendo integralmente; estou vendo meu corpo.
Eu sou invisivel, mesmo esse corpo que eu vejo com meus olhos é um conceito do corpo
finito, limitado. Na realidade o corpo ndo muda, muda o conceito que eu tenho sobre
suas alteragdes.

Que sou eu? Onde estou? Consideremos nossos pés, ““esses sdo eu ou meus?
Estou eu nos pés ou possuo esses pés? Essas pernas, estou nelas ou sdo minhas? Se elas
se traumatizam, ndo existe um Eu, uma entidade que ndo é as pernas? Subamos a
cintura, ao peito, a cabeca. Eu estou em alguma dessas partes Ou sdo elas partes do
meu corpo? N&o ha um eu que possui um corpo? O corpo é um instrumento para minha
locomogéo, Como acontece com meu automdvel. Estou nesse corpo, sou Esse corpo ou
esse corpo é meu? Nao é um templo, um instrumento A mim concedido para meu uso?

Minhas méos - podem elas, por elas mesmas dar ou retirar? Ou devo eu dar ou
retirar usando-as como instrumento? Podem minhas maos ser generosas ou
mesquinhas? Gozam elas do poder de dar ou tirar? Ou esse poder reside em mim? E o
coracdo que me permite viver? Ou é a vida que anima o coracdo? Se minhas maos nao
podem dar ou tirar, como pode o coragdo, figado, pulmdes, rins, agirem por si mesmos
se as maos ndo podem? Como 6rgaos materiais podem meus olhos ver e meus ouvidos
podem ouvir? Podem os 6rgdos do corpo agir a seu talante? Nao existe algo chamado
EU que funciona através das pernas ou por meio delas? Um Eu que age através dos
instrumentos desse corpo?

Eu sou o ser: meu ser ndo depende de meu corpo, meu corpo é que depende de
meu ser. O Eu que Eu sou governa meu corpo; De si mesmo meu corpo nao tem
vontade, inteligéncia, acdo. Ele me atende, € governado por mim. Meu corpo é minha
imagem E semelhanca, é minha manifestaco, expressdo do Eu que eu sou. H& um
espirito em mim: o Sopro do Todo Poderoso me transmite Vida. Em mim a atividade de
Deus governa as fungfes corporais, 6rgdos e musculos. Um espirito invisivel age sobre
cada orgdo e cada funcdo de meu corpo para manté-lo e sustenta-lo eternamente. De
fora, nada que o corrompa pode penetrar esse templo de Deus vivo; Tudo o que é de
Deus, Deus mantém e sustenta.

Todo poder reside em Deus agir como a Lei do meu corpo; é Deus A Unica Lei e
0 unico Legislador. A Lei espiritual ndo despreza nem anula a Lei material; a Lei
espiritual revela que é o substrato da lei material. “Tranquiliza-te e contempla a
salvacdo do Senhor... Nao pela forca, nem pelo poder, mas por meu espirito”. Eu nédo
preciso lutar, ndo preciso procurar a cura. O combate N&o é meu. E de Deus: alias,
ndo é um combate, mas uma revelacdo de que este corpo é templo de Deus vivo,
governado por Lei Espiritual. O conceito material, mortal, que outrora entretive sobre
0 corpo se diluiu no reconhecimento de que meu corpo é templo de Deus vivo. Forte,
perene, infinito, imortal.



Deus é o tema central, a substancia, a forca do meu corpo. “Tudo eu posso
fazer através do Cristo que me fortalece”. O Senhor é minha forca e minha cancédo e
meu poder; E a forca de minha vida que aplaina meu caminho. Que devo fazer? Se eu
busco for¢ca em meu corpo, encontro doenca, fraqueza, morte. Mas, se reconhego que
Cristo € minha forca, que minha filiacdo Divina é minha forca, que a Palavra de Deus
dentro de mim é meu poder, minha mocidade, minha vitalidade, € tudo em mim, entdo
eu encontro Vida eterna. (Eu vivo de toda energia que sai da Fonte do Infinito).

“Eu SOU o pao da vida: aquele que me seguir jamais tera fome; e jamais tera
sede 0 que cré em MIM. Se ME pedires, EU te darei a agua que jorra para a vida
eterna”. Eu ndo vivo somente de pdo. Toda palavra de Deus que atinge minha
consciéncia é pao, vinho, agua, alimento para minha alma, meu espirito, meu ser e meu
corpo. Toda palavra da Verdade que eu pronuncio e plenifica minha consciéncia é o
alimento que o mundo ndo conhece; € um manancial de agua, jorrando para a vida
imortal.

Sem a Palavra de Deus, sinto-me vazio de apoio; o mais apetecivel alimento
assemelha-se a serragem — mero volume em meu organismo a menos que a Palavra de
Deus 0 acompanhe para agir pela lei da digestéo, da assimilacdo e da eliminacao.

Eu sou o vinho, a inspiracdo, a sabedoria espiritual; € Deus que ilumina,
enaltece, inspira, tudo que eu posso saber, através do Cristo — Filho de Deus em mim —
gue é minha sabedoria. A Palavra de Deus em mim é pé&o, vinho, agua. O mundo néo
sabe disso, que eu conservo oculto dentro de mim essa Palavra poderosa, revelando o
perfeito templo de Deus, meu corpo; ndo o corpo feito com as méos, mas o eterno, feito
nos ceus™.

Nesse tipo de meditacdo, desprendemo-nos de toda a forma e vislumbramos o
Invisivel que mantém o visivel. Devemos viver, mover-nos e ter 0 nosso ser na
consciéncia divina, viver e habitar o lugar secreto do mais alto. Entdo, veremos como
realmente ele é, “contempla o Tabernaculo de Deus em cada ser humano; ai Ele habita...
e nele nada dever entrar que o profane”.



Capitulo IX
A PRATA E MINHA
“Minha é a prata, meu € o ouro, diz o Senhor dos Exércitos”.

““A gldria desta Ultima casa sera maior do que a primeira, diz o Senhor dos
Exercitos”.
Ageu 2:8, 9

““Se 0 Senhor néo edificar a casa, em vao
trabalham os que a edificam”.
Salmos, 127:1.

“A menos que 0 Senhor construa a casa”, a menos que Deus seja considerado a
Fonte que nos abastece, ndo havera abastecimento permanente. Essa é nossa consciéncia
individual que permanece infecunda enquanto subsistir como consciéncia humana,
obscurecida. Falta-lhe, entéo, a substancia espiritual, da qual o abastecimento flui.

“Muito semeastes, porém, pouco colhestes; comeis, mas, ndo vos saciais; bebeis,
mas, continuais a ter sede; vés vos vestistes e ndo vos aquecestes, e 0 que ganha o
salario ganha-o para p6-lo em uma bolsa furada. “Isso tudo € verdadeiro para voés, de
consciéncia sem luz”.

Como seres humanos, todos nos semeamos muito e colhemos pouco;
trabalhamos arduamente e nada cumprimos, ganhamos muito e, comumente pouco
guardamos, porque tudo proveio de uma consciéncia empobrecida, estéril, infecunda.

Ao que parece depende da consciéncia humana apenas, tudo que for construido,
os resultados ndo serdo duradouros. Comemos e de novo temos fome, bebemos e outra
vez temos sede; imiscuimo-nos em todas as atividades da vida humana, porém nada
perdura. Em vao, levantamo-nos cedo, deitamo-nos tarde, para amontoar provisoes...

Assim disse 0 Senhor dos Exércitos: “Contemplai vossos caminhos”, a dgua da
vida, o pdo da vida, substancia e sustento material, estamos construindo para cada um
uma ciéncia espiritual, uma consciéncia da verdade.

Reconhecamos agora que a prata, o ouro, a terra e toda a sua abundancia sao do
Senhor, o EU dentro de nos se abastece dos recursos invisiveis do Espirito, ndo tirando
algo de outrem, ndo repartindo o que ja existe no mundo, nem drenando recursos
visiveis da terra.

Agora o fornecimento é extraido de dentro de nos, do depdsito invisivel em
nosso ser. Nossa consciéncia individual é a mina do desdobramento espiritual infinito;
no momento em que comecamos a drenar esse depoésito inexaurivel, que jamais
considera o0 que ocorreu ho mundo visivel, cessamos de nos preocupar com 0 muito ou
com 0 pouco que temos ou se é de prosperidade ou depresséo a corrente econdémica do
mundo. Concedemos Deus infinita liberdade, ilimitada em sua manifestacdo, quando
nos compenetramos de que a terra, a prata, 0 ouro sio do Senhor. E somente, quando
procuramos participar dos bens do mundo acreditando que a terra, a prata, 0 ouro sdo
posses pessoais, pertencentes aos seres humanos, que nés nos limitamos. Insinua-se um
senso de finitude e, ndo obstante, o numero, a quantidade de bens adquiridos,
comumente, deles nada sobra. Compreendendo que “a prata € 0 ouro ndo s&o Nnossos”,
abastecemo-nos em uma Fonte Inesgotavel em que tanto mais sobra quanto mais nela
nos absorvemos, estando em Deus estaremos com infinitude do abastecimento.
Sentimos caréncia ou somos supridos, segundo o estado de nossa consciéncia, 0 que



quer que surja em nossa vida, deve surgir “em conseqiiéncia da forca da Verdade em
nossa consciéncia”. Se mantivermos “amanhd@” o mesmo estado de consciéncia que
“hoje” temos, ndo podemos aguardar resultados diferentes. Para gozar “amanha” uma
experiéncia mais satisfatoria, € mister que a Verdade expanda “hoje” sua atividade em
nossa consciéncia.

Comecando a compreender que Deus é nossa consciéncia individual e que Deus
é Infinito, percebemos a verdadeira natureza do suprimento como algo invisivel; ja ndo
julgamos pelas aparéncias, segundo a quantidade do que possuimos nem jamais
estaremos em situacdo de falta do necessario.

Durante guerras ou depressfes subitas, ou durante um periodo de esforco ou
tensdo, podera haver auséncia temporaria das formas de abastecimento, como aconteceu
aos hebreus durante sua jornada do Egito a Terra da Promissdo. Mas, com a no¢do de
que o suprimento vem do Infinito Invisivel aparecendo como forma “os anos de
escassez”, pronto se restaurardo e Ele aparecerd, onipresente, abundante.

Podemos drenar tudo de nossa cristificagdo, de acordo com o grau de
compreensdo dessa Verdade. Pode uma multiddo clamar por alimentos e ndo haver
armazém ou depdsito que os forneca uns poucos pédes e uns poucos peixes. Como
poderdo ser supridos? Como seres humanos a alternativa € a inani¢do; como seres em
Cristo, dirigimo-nos ao Pai em nds e extraimos das profundezas da infinitude de nosso
proprio Ser o suprimento que seja necessario.

De nosso messianismo, a natureza infinita de nosso ser, podem brotar milhdes de
palavras, milhdes de idéias e por que ndo, milhdes de dolares? Qual a diferenca? A
Fonte € a mesma, a Esséncia é a mesma; no principio era Deus e Deus era o Espirito,
tudo o que surge provém do Pai, do Espirito.

A plenitude infinita plenifica o espaco. Tudo o0 que € necessario a meu
aperfeicoamento € exatamente que o significado desse conhecimento se fixe em minha
consciéncia.

N&o mais dependerei de quem quer que seja; ndo mais estarei a mercé de minha
propria capacidade ou de meus proprios recursos. Existe ALGO além da minha
sabedoria, de meu poder; é um Sustentdculo sobre o qual posso descansar,
inteiramente confiante, Dele recebendo todo o necessario a minha realizacdo. A
presenca desse Espirito em mim se manifesta como &gua quando dela necessito, ou
como pao; esse Espirito é a esséncia, a substancia de tudo o que precisa manifestar-se;
é uma lei, ndo escrita, operando fatalmente como lei de atracdo. Em repouso,
confiante, seguro, em um pilar do Cristo.

A prata € minha, meu é o ouro (do Deus em mim); Deus é o depdsito eterno de
todos os bens; eu me dirijo internamente aquele Depdsito Infinito e observo os bens de
Deus que fluem e se manifestam. N&o se preocupa a forma que eles fluem, nem me cabe
dirigir-lhe o fluxo, pois meu Pai Celestial sabe das coisas que eu necessito, antes que
Ihe peca eu extraio meu fornecimento do depdsito invisivel, dentro de meu proprio ser;
Eu, dentro de mim, exteriorizo os invisiveis recursos do Espirito. Deus é o Ser Infinito,
a Fonte Inesgotavel, expressando-se, fluindo através de mim, através dos canais finitos.

O Bem esté aqui e agora, onde eu estou; eu ndo vivo do mana que cai ontem, a
falta ou abundancia do mand de ontem, ndo determina a quantidade de meu
abastecimento hoje. Também, ndo devo viver preocupado com o mana de amanha. Na
consciéncia da Onipresenca de Deus ndo ha amanhd, ndo ha espaco, ndo ha tempo. Ha
apenas o eterno agora e o solo sagrado da Infinitude de Deus; neste momento e neste
lugar, 0 mané cai, abundantemente. Todo bem flui do centro do meu ser, satisfazendo
todas as minhas necessidades, purificando-me com *“agua viva, o pdo da vida e o
alimento que néo se deteriora.



E necesséario comer e beber dessa verdade, digeri-la, assimila-la, torna-la parte
de vosso ser, até que um dia, uma semana, um mEs, um ano, possais apreciar sua
frutificacdo, no desvanecimento da davida, na firmeza interior.

A vida se torna inteiramente diversa, uma vez aprendida a visdo da grande
verdade que “a Palavra que procede da Boca de Deus é a esséncia de nossa vida, nossa
agua, nosso vinho, nosso pao, nosso alimento” - entdo passamos a compreender que 0
aparente, o tangivel, nada mais é que efeito do que é invisivel. Jamais volveremos a
avaliar nossa provisdo pelos dolares que possuimos, mas “por quanto de Deus
realizamos”.

“A prata é minha e meu é o ouro...” Em Tua Presenca, ha plenitude de vida, por
isso volvemos para dentro de nds, atentos a consciéncia daquela Presenca...



Capitulo X

O LUGAR EM QUE ESTAS

“O lugar em que estas é uma terra santa”
Exodos 3:5

“Nunca ninguém ouviu, nenhum ouvido percebeu, nenhum olho viu,
exceto Tu, 6 Deus, o que tens preparado para os que Te esperam”.
Isaias, 64: 4

“Indicar-me-&s as sendas da vida, a plenitude junto de Ti, as delicias a
Tua direita eternamente”™.
Salmos 16:11

Onde quer que estejas neste momento estds em lugar sagrado. Ciente disso -
poderas descansar e deixar que o Pai te revele o Seu plano; Deus, o Pai € infinito e essa
infinitude se manifesta através de nds como nossa atividade, seja como pastor, medico,
advogado, enfermeiro, professor, curador, dona de casa, mecéanico, etc... Talvez ndo seja
de nossa preferéncia o lugar que nos foi destinado, mas se ao invés de dar murros em
faca de ponta considerarmos que Deus esta executando Seu plano na terra e que aqui
estamos exclusivamente para expressar Sua Gloria, nada havera limitado, confinado ou
finito sobre nossa vida ou nossa atividade.

Sendo Infinito, o Pai se manifesta infinitamente.

Ndo temos o direito de interferir no plano divino; é nossa responsabilidade
comecar onde nos achamos, compenetrados de que € sagrado o lugar em que estamos:
prisdo, hospital ou elevada posi¢do. Ai, permanecemos até que Deus nos remova.

Interferimos no plano divino quando permitimos que o “pequeno eu” (ego)
decida como deve fazer, em vez de deixar que o Cristo determine nossa atividade.

Nada trara tdo copioso senso de vida como a compreensdo de nossa propria
integracdo em Deus, ndo em Jane, Jim ou Joel. Essa integracdo se manifesta como
harmonia e abundancia de Jane, Jim ou Joel, sem faganha pessoal deles. A sabedoria do
Pai se expressa através de toda pessoa que Ihe permita operar em sua experiéncia pelo
reconhecimento de sua unidade com o Pai. Nao é tao dificil tornar-se 0 que 0 mundo
chama de “cavador”, alcancando posi¢do de importancia e influéncia e desse modo,
magnificar, glorificar o senso pessoal do “eu” (ego). Muito mais dificil € aguardar que o
mundo venha a nds, mas, se compreendermos que o Cristo é a Mente real do nosso ser,
a verdadeira alma, a verdadeira sabedoria, o verdadeiro amor, verificamos que tudo e
todos gravitardo em torno daquele Cristo e nossa atividade sera exposta a luz.

Se, contudo, em nosso egoismo, acreditamos que nosso sucesso depende ou
resulta de nossas qualidades e esforcos pessoais, verificaremos quédo efémero e vao ele
. Aguardavamos tanto e veio tdo pouco, porque contamos com nosso proprio intelecto,
nossa sabedoria, nossa espiritualidade, em vez de contarmos com Deus — o Infinito
Invisivel, origem e Fonte de nosso ser.

Interiorizando-nos ndo nos dirigimos a nossa propria espiritualidade, bondade,
forga ou conhecimento; interiorizando-nos no Infinito Invisivel observamos que a Unica



indestrutibilidade flui através da natureza espiritual do nosso Ser e da capacidade de
deixa-Lo manifestar-se e exprimir-Se em qualquer caminho que Ele siga.

Nessa tranquilidade, ante a visdo de nossa unidade com o Pai, Deus derrama
seus bens através de nds. Observaremos que, sem esforco, sem cansaco, as folhas se
estenderdo, germinardo as sementes e que dedicando-nos tranquilamente ativos ao
trabalho cotidiano que nos foi confiado, fatalmente a frutificacdo sobrevird. Cada um de
nos tem uma modalidade de trabalho a executar hoje; se hoje a executarmos sem nos
preocuparmos com o amanhd, conscientes de que Deus através do Cristo invisivel de
nosso ser esta sempre fluindo em nos Sua esséncia, Sua substancia, Sua bondade; no dia
seguinte algo mais nos sera dado fazer. Amanha podera haver outra atividade, outro
trabalho para nos; ninguém podera cumprir por nés nossa tarefa. Com a realizagdo do
Cristo, sua atividade jamais podera ser impedida, retardada ou ocultada. Deus tem o
meio de superar todas as obstrucdes, nada pode evitar que a frutificacdo surja em nossa
vida quando o tempo é chegado. Entdo, a forca de Deus se exprimira tdo
inexoravelmente como acontece com o nascituro expelido do Utero, chegada a hora de
entrar em cena.

Quando auscultamos aquele Eu profundo dentro de nosso ser, deixamo-nos levar
pelo Espirito, entdo contemplamos a mao dadivosa de Deus, ao nosso alcance,
manifestando-Se e depositando Sua Gldria em nossa experiéncia como se fosse
atividade nossa. Testemunhamos a presenca de Deus ofertando-nos Seus bens que
fluem, ndo de fora, mas do Reino que esta dentro de nos.

Passo a passo, o Cristo nos guia de uma atividade a outra. Pode levar-nos do
mundo dos neg6cios a0 mundo da musica ou do mundo dos deveres de familia ao
ministério da pregacao e da cura. O Cristo pode fazer de nds o que lhe aprouver; Ele ndo
tem ocupacédo favorita, j& que nenhum encargo é mais espiritual do que outro quando
ambos sdo de natureza construtiva. Todos sdo iguais aos olhos de Deus.

A vida pela Graca é vivida segundo o conhecimento de que o amanha ndo nos
concerne, concerne a Deus.

A Gracga de Deus ndo presenteia sucesso ou felicidade parcial, nem exige o que
ndo pode ser cumprido. Deus nos encarrega do trabalho; Sua Graca prové a
compreensdo, a forca e a sabedoria para executa-lo. Tudo o que se torne preciso para o
cumprimento da tarefa, seja transporte, dinheiro, livros, pessoas, mestres ou
ensinamentos, aparece. O que surge pela Graga tem de ser cumprido.

E porque temos mais, mais de nos é exigido; podemos atender a todos os
pedidos que nos séo feitos, se nos compenetrarmos de que o pedido ndo é feito a nos,
mas “Aquele que nos enviou”, “De mim mesmo nada posso fazer, mas o Pai dentro de
mim ¢é solicito a todas as demandas”.

A Graca divina capacita-nos a executar tudo que é necessario e no devido tempo,
inclusive livrar-nos da carga para que Deus a ponha sobre os seus ombros.

Quando Deus assume um encargo, Ele o faz definitivamente, de modo que nédo
haja recorréncia.

Deixemos que os dons do nosso Espirito fluam sobre as multiddes, jamais as
procuremos. Ndo devemos andar pelas estradas tentando encontrar alguém, mesmo que
pertenca a nossa familia, a fim de transmitir a forca desse Dom, porque se o
transmitirmos a individuos ndo receptivos nés mesmos ficaremos decepcionados.

Esperemos que as multidGes venham a nds ainda que elas consistam em uma
Unica pessoa. Sentemo-nos quietamente em nossa casa ou em nosso escritorio, com o
dedo nos labios, mantendo nosso “tesouro” oculto ao mundo. Os que forem receptivos
perceberdo a luz em nossos olhos, o sorriso em nossos labios. Quando vierem, um por
um, recebamo-los como se fosse a multiddo; oferecamos o que eles estdo procurando,



suavemente, gradualmente, com amor, com alegria, com o poder da autoridade.
Podemos buscar no Infinito do nosso ser e algo brotara; palavras de verdade, de
compaixao, de protecdo, de amor, de camaradagem, tudo isso fluira do Cristo dentro de
nos.

Renasgamos na consciéncia espiritual da natureza infinita de nosso ser. Seja essa
a nossa oragéo:

Eu vos agradeco Pai; EU SOU. Eu Sou aquilo que andei buscando. Tudo esta
latente dentro de meu ser; basta-me deixar que flua e se manifeste. Nada me pode ser
acrescentado, nada me pode ser tirado.

Eu tudo posso fazer através do Cristo que me fortalece... Eu vivo; ndo Eu: é
realmente Deus que vive em mim... Deus executa os trabalhos que me foram atribuidos;
Eu sou aquele canal através do qual Deus faz fluir para o universo Seus Infinitos bens,
valendo-se de mim como instrumento, como veiculo. Meu Unico proposito na vida é ser
testemunha da Gléria, da Grandeza, da Infinitude de Deus; manifestar a Obra Divina.

Deus € Pai, meu ambiente, meu patriménio. O Eu que Eu sou ndo é limitado por
senso algum de consciéncia, subconsciéncia ou superconsciéncia: é limitado apenas
pelas limitag6es impostas por Deus, mas Ele € Infinito, elas ndo existem. Tudo o que a
consciéncia cosmica é, ecoa dentro de mim para este vasto mundo.

“Eu vim para que a palavra fosse cumprida’, vou preparar um lugar para vos.
Aquele Eu do meu ser, o divino eu prepara o caminho. Meu Pai celestial sabe que eu
necessito dessas coisas e prazerosamente as concede; ndo é preciso que eu peca, me
esforce, lute, litigue para obté-las. E direito meu por heranca divina.

Desperto pela manha, confiante, jubiloso, ante qualquer trabalho que me seja
dado executar. Seja qual for eu fago, ndo para ganhar o sustento ou cumprir um dever
oneroso; faco-o com alegria e contentamento, deixando que ele se desdobre como
atividade de Deus, a expressao através de mim.

E o fluxo ndo estancara, enquanto considerarmos o Cristo como fonte, origem de
todo o bem. Enquanto depositarmos nossa inteira confianga na Presenca Divina dentro
de ndés, tornamo-nos aquele ponto através do qual Deus resplandece para 0 mundo; e
voluntariamente aceitamos nosso papel de canal pelo qual o bem encontra passagem
para 0 mundo em vez de olharmos para 0 mundo esperando que dele flua o bem para
nos.

A natureza divina derrama-se dentro de nds e de nos para aqueles que nada
sabem sobre a unidade de Deus.

O homem espiritual descansa em sua unido com Deus e permite que se manifeste
a infinitude de Seus bens; jamais deve buscar, desejar ou querer algo para ser servido.
Quanto mais procuramos assemelhar-nos ao Cristo, tanto mais nos tornaremos servos;
servimos como um canal através do qual Deus alimenta seu rebanho. Tornamo-nos a
estrada, o canal pelo qual, em expressdo visivel, 0 Bem Espiritual Infinito se difunde.



Capitulo XI
PORQUE O AMOR E DEUS

O segredo de como viver com 0S outros € vivermos e mover-nos sintonizados
com a Consciéncia Cosmica.

Qual é o segredo de nosso relacionamento com as pessoas, Como conseguir que
esse relacionamento seja harmonioso? Do ponto de vista humano, relagdes satisfatérias
entre pessoas humanas ou grupos de pessoas, dependem da qualidade da comunicacao.
Freqlientemente resultam em incompreensdo, devido a crenca de que hd muitas mentes
com interesses diferentes, de que podemos tirar algo de alguém ou de que podem tirar
algo de nos.

O Caminho Infinito, contudo, considera esse problema sob luz inteiramente
diversa. O segredo reside em reconhecer que ndo somos seres separados uns dos outros,
mas que nossa unidade com Deus nos liga a todos os seres.

Deus é a Mente individual; a Mente de Deus em mim reverencia a Mente de Deus em
vos. A Inteligéncia Infinita estd agindo através de vds. Uma Inteligéncia fala, uma
Inteligéncia ouve; nés somos UM. Estamos de acordo, ndo porque vAs concordais
comigo, mas porque Deus concorda com Ele mesmo. Deus é o Espirito Unico, portanto
em nossa mente Unica ndo pode haver incompreensdo. Deus fala a Deus, Vida se revela
em Vida, a alma se comunica com a alma. Nada mais sou do que um instrumento
através do qual a Inteligéncia Infinita e o Amor divino estdo sendo revelados a
Inteligéncia Infinita e ao Divino Amor daqueles que entram no ambito de minha
consciéncia. No fluxo do amor que transborda de mim para vos e de vds para mim, ndo
h& separacao.

As pressdes do mundo ndo s6 nos separam de Deus como também separam o
homem do homem, o homem da mulher, o pai do filho e vice-versa; amigo do amigo,
empregado do empregador, etc... O mundo nos fez inimigos naturais uns dos outros e “o0
grande animal-homem saqueia todos os outros animais”. O caminho do mundo é a
separagdo, 0 Caminho do Cristo é a Unidade. Isaias aprendeu esse sentido de unidade
quando disse: “O lobo habitara com o cordeiro e o leopardo com o cabrito;
permanecerdo juntos o corvo e o ledo..., ndo se ferirdo, ndo se destruirdo em todo meu
solo sagrado”.

Amor é o ingrediente essencial em todas as rela¢fes satisfatorias. Nosso amor a
Deus se manifesta em nosso amor aos homens. Somos Um com Deus e Um com todos
os Seus filhos, com nossas familias e parentes, com 0s membros de nossa igreja, com 0s
associados de nossos empreendimentos, com nNOsSs0S amigos.

Quando reconhecemos Deus como nosso vizinho, tornamo-nos membros do Lar
Divino, santos no Reino Espiritual; ha uma completa rendicdo de si mesmo ao Mar
Infinito do Espirito. Os bens de Deus fluem para nds, através de todos os que fazem
parte de nosso universo.

Aos que vivem em comunhdo com Deus, servindo-O através do préximo, a
promessa € literalmente cumprida: “Tudo que Eu tenho é teu”. Desvanece o0 desejo por
algo ou alguém; pessoas e coisas tornam-se parte do nosso ser.



O que abdicamos, temos; 0 que abarcamos com a garra da posse, perdemos.
Atraimos aquilo que renunciamos, conservamos aquilo que perdemos, tudo o que
deixamos livre liga-se a nos, para sempre.

N&o devemos manter ninguém em serviddo por divida de amor, ddio, temor ou
duvida. Ndo devemos reclamar amor de ninguém, devemos, ao contrario, convencer-nos
de que ninguém nos deve. Somente quando nos considerarmos devedores de uma
obrigacdo, sem mantermos quem quer que seja como nosso devedor, somente entdo
poderemos considerarmo-nos livres, deixando 0 mundo que nos cerca, livre.

O transbordamento dessa experiéncia alcancara outros que sdo também
instrutores de Deus e estes permutardo conosco vibragGes superiores auridas na mesma
Fonte Infinita.

Se reclamarmos amor de alguém, essa atitude de exigéncia obstruird; limitando o
fluxo de amor para nés. Mantendo nossa Unido consciente com Deus, pela compreensao
de que “Eu e o Pai somos UM”, desobstruiremos o canal, atraves do qual a Atividade de
Deus flui para nés, por meio de todos os que sdo receptivos e respondem ao impulso
divino.

Nosso contato com Deus determina nosso contato com todas as pessoas ou
lugares, do modo que possam desempenhar um papel no desdobramento de nossa
experiéncia diaria. Todo o Universo — e somente pessoas e lugares que nos cercam — sao
veiculos que nos conduzem a essa visdo de Unidade.

No mundo, onde quer que haja um bem ele encontrarda um caminho para
derramar-se sobre nds. O bem que nos invade vem da Graca que fluira indefinidamente
“se ndo interferimos no planejamento, segundo o qual ela devera manifestar-se”.
Compreendendo que Deus é o Doador Unico de todos os bens, devemos ater-nos a
aceitar apenas aquelas coisas que sdo nossas, por direito humano; se tivermos de
arrostar algumas acGes pelos tribunais de justica, naturalmente tomaremos os cuidados
humanos necessérios para conduzir a demanda e apresentar nosso caso da melhor
maneira possivel. No entanto, nossa fé e confianga ndo devem repousar no tecnicismo
dos processos legais, mas em Deus, Fonte de toda justica. Juiz, jurados, advogados,
testemunhas serdo considerados meros instrumentos para exprimirem a Justica de Deus.

A atitude dos outros para conosco é problema deles, agindo de acordo com o
bem ou contrariamente a ele, a colheita Ihes pertence. Os outros s6 tém possibilidade de
fazer-nos algum mal, se interesseiramente estivermos esperando deles algum bem.
Desde que nos tenhamos submetido ao governo, isto é, ao controle de Deus, ninguém
poderad fazer-nos mal. Contemplando sempre o Pai dentro de nos, 0s pensamentos e
obras dos homens ndo conseguirdo atingir-nos.

Somos responsaveis exclusivamente por “aquilo que fazemos” aos outros; nesse
particular, nossa conduta deve sintonizar com o grande mandamento: “Ama a teu
préximo como a ti mesmo; ama a teus inimigos, perdoa a setenta vezes sete”. Ora por
aqueles que maliciosamente se aproveitam de ti, jamais temas ou desprezes 0s que agem
contrariamente a Divina Lei; rejubila-te com aqueles que permitem a Deus emprega-los
como instrumentos do bem.

Estamos em contato com uma humanidade de muitos niveis; elementos bons,
elementos maus, alguns mesmos intoleraveis. Assim, diversos sdo, no género humano
os estados de consciéncia. Viver meramente com recursos proprios, potenciais, ocultos,
inconscientes da verdadeira identidade, torna a vida uma luta sem tréguas e sem
esperanca, contra adversidades insuperaveis; ma salde, poucas rendas, elevados
tributos. Para encobrir seus insucessos, muitos assumem atitudes jactanciosas, a fim de
mascarar seus desapontamentos e frustracdes. Essas pessoas tém fome de amor. E como
desejam ser amadas? Antes de tudo, sendo compreendidas; muitos de nds estamos



convictos de que ninguém nos compreende. Se n0ssos amigos e parentes realmente nos
compreendessem, eles nos perdoariam mais. Cada vez que nos pomos em contato com
pessoas de diferentes niveis, a nossa atitude deve assemelhar-se a do Mestre: “Pai,
perdoa-o0s, pois ndo sabem o que fazem”, ndo despertaram para sua Cristificacdo. Nao
obstante as aparéncias, Deus é seu verdadeiro ser, a Unica Lei que 0s governa e suas
gualidades sdo de Deus,

H& somente UM, exclusivamente UM SER Infinito. Assim como ha somente
uma vida, a Vida de Deus permeando nosso jardim, expressando-se de varios e diversos
modos. Ainda que nossos amigos e conhecidos possam contar-se as centenas, ha uma so
Vida Unica a manifestar-se, individualmente, lembrando-nos que nosso ser ¢ Um com
Deus nada temos a temer; nessa Unidade ndo pode haver discérdia, desarmonia e
injustica.

Nosso senso de benevoléncia resulta da compreenséo de que ninguém nos pode
causar dano por causa da graca de Deus que mantém e sustenta nosso parentesco com o
Pai em toda e qualquer circunstancia. H& um fio invisivel unindo-nos todos uns aos
outros; esse fio é o Cristo. Se estivermos atados por lagos materiais de qualquer
natureza, cedo eles se tornardo frageis sejam eles de sangue, casamento, membro de
organizacao ou qualquer forma de obrigacdo humana. Se forem de natureza estritamente
material, causardo tédio. Somente quando o Amor por tras de todos esses lacos for
suficientemente puro a ponto de esvaziar-se de todo desejo egoista, somente entdo as
relacOes serdo satisfatorias, permanentes, reciprocamente benéficas.

N&o ha amor verdadeiro, duradouro, em qualquer forma de parentesco no qual
Deus néo entre. Ndo ha milagre de amor em nenhum casamento em que Deus ndo seja a
pedra fundamental. Se conhecermos o amor de Deus, conheceremos 0 amor do homem.
O amor por Deus € rendicdo completa na unido mistica entre Pai e Filho. “Deus, tudo o
que eu tenho € Teu, assim como o que Tu tens € meu, meu tempo, minhas méos, minha
vida estdo a Teu servico”. Se as pessoas experimentassem essa completa rendicdo a
Deus tornando-se UM com Ele, ao sobrevir a época do casamento humano ambos
passariam a manter uma genuina modalidade de relacionamento e as palavras da
cerimdnia nupcial tornar-se-iam realidade: os dois formariam UM.

O Lar € a expressdo da consciéncia dos individuos que o habitam; é formado na
atmosfera da consciéncia daqueles que o estabelecem. H& casa em que ndo ha amor,
nem A&dio, pecado ou pureza, doenca, nem salde. Se, porém os membros dessa casa
permitem que suas consciéncias sejam invadidas por pensamentos de pecado, moléstias,
limitacOes, caréncias, desconfiancas ou temores, entdo a discordia, a desarmonia, 0
empobrecimento nela reinardo. Por outro lado, se a consciéncia dos que a compdem
exprimir amor, compreensdo, tolerdncia, fé, esperanca, esse lar se tornara santudrio.
Nele se edificara a visdo da Nova Jerusalém; uma cidade sagrada, governada pelo amor.

Verdade é que muitos podem levar todo o lar para o Reino doa Céus. Pode
acontece que sejamos bem sucedidos em converter nossa casa naquela “cidade
sagrada”; podemos, contudo manter-nos resolutos na via da Cristificacdo de todas as
pessoas que convivem, ndo exteriormente pregando com uma infinidade de palavras
insignificantes, porém mantendo o “siléncio” de nossa integridade espiritual, e
contribuindo para que nossa vida constitua um testemunho vivo da Verdade.

O Mestre assim procedeu com seus seguidores, abismando-se no siléncio do Seu
proprio Ser e ndo hesitou em afastar-se das multidées que O oprimiam, para buscar
Deus na soliddo dos seus retiros. Nos também podemos fazer esses silenciosos periodos
de renovacdo cedo, pela manha, a tarde, a noite, de madrugada ou a intervalos durante o
dia; estabelecendo breves pausas nas exigéncias da vida familiar e mundana. Nossa
realizacdo da Verdade se exterioriza em harmonia e paz. Em nosso lar; o Verbo se fez



carne. Se nesses periodos de siléncio, Deus ndo entrar em nossas relacdes com a familia,
todos os nossos esfor¢os, todo 0 nosso trabalho para edificar o lar podem frustrar-se.

A agua material, o0 pdo ou o vinho que passamos a dar aos membros da familia, o
servico, ndo satisfazem; logo voltardo de novo a sentir fome e sede. E somente em
proporcdo do reconhecimento de nossa Cristificacdo, da nossa verdadeira identidade
gue membros do nosso lar serdo capazes de receber “as aguas vivas”. “Jamais tera sede
aquele que beber da agua que eu Ihe der”. Cumprindo nossa parte Deus cumpre a Sua,
infundindo paz as consciéncias.

Estando conscientemente certos de nossa unido com Deus, dirigindo-nos ao “Pai
em nos” como Fonte de todo o bem, nossas relagdes com 0s outros serdo puras,
completamente livres de qualquer coisa que eles tenham. Uma relagdo espiritual se
manifesta como participacdo, cooperacdo, doacdo. E como presentear nossos filhos,
irmdos ou amigos sem nenhum interesse de retorno, sem nenhuma razéo; ndo porque
eles merecam, mas pela alegria de expressar amor.

Quando nossas relacdes se basearem, ndo no que ganhamos dos outros, mas no
que jaz em nossos coracles, para dar ou compartilhar com os outros, ndo somente
dinheiro, mas todos bens da vida — cooperacdo, compreensdo, confianga, perdao, ajuda
— entdo e sO entdo, aquelas relacdes serdo permanentes, puro Espirito, verdadeiro
oferecimento de nés mesmos. “Porque o Amor € Deus”.



Capitulo XIi

POIS, ELE E A TUA VIDA

“Porque eu ndo quero a morte do que morre, diz 0 Senhor Deus; convertei-vos e vivei”.
(Ezequiel, 18-32).

... - pois, disto depende a tua vida e a tua longevidade...
Deuteronémio 30:20

“Na casa de meu Pai ha muitas moradas; se assim nao fora eu vo-lo teria
dito...”
(Jodo 14:2)

“O que cré em Mim terd vida eterna™. (Jodo 6:47)
“E a vontade de meu Pai que me enviou é esta: Que todo o que vé o Filho e cré
nele, tenha vida eterna™. (Jodo, 6:40)

Imortalidade é a realizagcdo de nossa verdadeira identidade como ser divino,
identidade sem comego nem fim, perpétua e eterna. E o reconhecimento de Deus como
Pai e Deus como Filho. Esta ndo é idéia nova para os que palmilham a senda espiritual;
¢ a pedra fundamental sobre a qual se firma todo o ensinamento espiritual ministrado ao
homem.

A esséncia desse ensinamento ficou sepultada no conceito de imortalidade,
como bem-aventuranca eterna apds a morte, baseada na falsa premissa de que a morte é
parte da creacdo de Deus contrariando a afirmacdo do Mestre: “A Morte € o Ultimo
inimigo a ser debelado”. E verdade, cedo ou tarde passaremos todos; cada um a seu
tempo deixara este plano de consciéncia. Os que ndo tém conhecimento de Deus nem se
relacionaram com Ele, podem abandonar seus corpos pela doenga, por acidente ou
velhice; os que tém correta compreensdo de Deus, fa-lo-do sem esfor¢co, sem dor ou
enfermidade.

“Na casa de meu Pai ha muitas moradas”. Passamos da primeira para a segunda
infancia, desta para a adolescéncia e da adolescéncia a maturidade; diversos estados de
consciéncia, uma das muitas moradas de Deus. Aqueles que aceitam a transicdo de uma
para outro estado como atividade de Deus e ndo olham para trés, na va tentativa de
apegar-se a estados de consciéncia ja superados, ndo experimentardo as deficiéncias da
velhice. A resisténcia aos anos que se vdo somando como se fossem algo a temer;
acarreta muitas das desarmonias associadas a idade. A aceitacdo normal, natural da
mudanga que acompanha a transicdo de um estado de vida para outro, capacita-nos a
olhar para diante com alegria e confianga e ndo com medo e horror.

N&o ha diferenga no fluxo de Deus agora, neste momento ou daqui a cem anos.
A Vida de Deus jamais se modifica ou acaba. Ele determinou a cada um de n6s um
trabalho espiritual e nos conferiu Sua habilidade que nos torna aptos a executa-lo.
Enguanto nos restar trabalho para fazer neste plano de existéncia, Deus nos mantera
com vitalidade fortes, mocos, sadios, integros. Com tal seguranca, ndo confundiremos
longevidade e imortalidade; aquela é mera continuacdo do presente senso fisico de
existéncia. Ndo devemos preocupar-nos com o breve espaco de tempo com que
transcorrem nossos anos na Terra, mas na expressao de nossa individualidade eterna
para sempre a servico do Pai.



Toda transicdo ocorre para Gldria e desenvolvimento de nossa alma individual.
Agueles que se aproximam da meia idade ou a ultrapassam, devem insistir em perguntar
ao Pai: Que tendes V0s para mim agora? Entdo, assim como a planta floresce, fenece e
torna a florescer, também as velhas experiéncias dao lugar as novas.

Passamos por muitas experiéncias que operam mudancas, mas a morte nédo faz
parte de nenhuma delas. Cedo ou tarde, na senda espiritual, cada um alcancga, em seu
desenvolvimento, um ponto no qual compreende que, no percurso do nascimento até a
morte, um estado de consciéncia é substituido por outro; assim, a experiéncia que
chamamos morte é mera transicdo no decurso da vida. Morte, como a entendemos, €
interpretacdo nossa do que testemunhamos, mas 0s que obtiveram o primeiro e sutil
vislumbre de Deus compreendem que DEUS ¢ vida eterna, sem comec¢o nem fim, “que
Ele é tua vida e a continuacdo de teus dias”. Essa visao surge apenas para aqueles que se
elevaram acima do desejo egoista que é manter-se e manter outros em servidao a uma
forma familiar de pensamento.

A lagarta deve emergir de seu casulo para tornar-se borboleta. Tudo e todos
atravessam estados transitorios; na evolucdo e aperfeicoamento espiritual, cada um por
fim se encontrara sentado aos pés do Trono de Deus, de volta ao Lar Paterno. Isso ndo
significa imortalidade da alma e a morte do corpo como usualmente é entendida. Deve o
corpo morrer diariamente; as unhas e os cabelos s&o cortados e voltam a crescer, células
do corpo mudam constantemente, e a despeito dessa alteracdo, a consciéncia, nossa
verdadeira identidade permanece.

O velho habito mantido desde a infancia incutiu em nds a idéia de que o corpo
que nos vemos no espelho ou de que temos consciéncia, ¢ o EU. E identificamos o
corpo com nosso verdadeiro Eu, ao invés de saber que ele nada mais é do que o
instrumento para nosso uso, assim como o automovel é um veiculo que nos transporta
de um lugar a outro. Em hipotese alguma nos identificamos com ele, sentimo-nos
separados, a parte do automével que utilizamos exclusivamente como meio de
locomocdo. Assim como o automdvel, o corpo também néo é o EU real.

Em uma fase ou outra de nossa experiéncia, abandonamos o conceito de corpo
como soma total de nosso ser e aceitamos a verdade de nossa identidade espiritual como
Consciéncia. E a hora vai chegar em que cessaremos de viver como seres humanos; isso
ndo significa que serd necessario morrer para alcancar nossa elevacao espiritual. Nao é a
morte do corpo que importa, mas a transicdo que se processa na consciéncia, referida
por Paulo como “morte todos os dias”, para renascimento pelo Espirito. “Eu morro
diariamente (ego Interior); ja ndo sou eu que vivo, é o Cristo (EU Superior) que vive em
mim”.

Todos os dias devemos conscientemente apartar-nos das leis que governam a
experiéncia humana e reconhecer a Graca de Deus na realizacdo consciente de nossa
vida, no Invisivel, com o Invisivel, pelo Invisivel. Nessa firme confianga no Invisivel,
morremos espontaneamente todos os dias e um dia morreremos compulsoriamente e
renasceremos pelo espirito. A partir de entdo, a vida sera vivida em uma nova dimensao,
inteiramente diversa, deixaremos de permanecer sujeitos as leis da fisica, viveremos
pela GRACA.

A transicdo ndo é substancialmente fisica, € um ato de consciéncia. Na
metamorfose da lagarta o verme se transforma em borboleta, o estado de lagarta evolveu
para o estado de borboleta; a transformacdo se opera na consciéncia, exteriorizando-se
como forma.

Ao comecarmos a penetrar nessa nova e espantosa idéia perceberemos que esse
EU SOU é permanente e eterno.



No principio DEUS; a natureza de Deus € a eterna esséncia que se manifesta
como “tu” e “eu”. Deus mantém a continuidade de sua propria existéncia em sua
forma individual, infinita para sempre. Todos 0s que existiram no principio existem
agora, e 0s que existem agora, existirdo para sempre.

O corpo €é o templo da Vida, assim como o cérebro € o canal através do qual a
inteligéncia se expressa, o corpo é o veiculo atraves do qual se manifesta a vida. Pode a
vida separar-se do seu templo? Vida é a substancia de que o corpo é formado; portanto
€ 0 corpo tdo indestrutivel como a propria vida.

Em mim esta a forca espiritual que funciona de dentro para fora. Eu ndo tenho
forca vital; Eu sou a forga vital. Ela constitui o meu verdadeiro ser e flui de forma
Harmoniosa, Infinita. Consciéncia € a lei e a atividade de meu corpo. Nada podera
jamais deter o Ser que eu sou, pois eu existo independentemente do que 0 mundo chama
de “matéria”. Eternidade é a natureza do meu Ser.

A atividade invisivel da verdade operando em minha consciéncia renova-me
fisica, moral e financeiramente. Dia a dia, 0 EU, meu ser invisivel manufatura tudo o
gue é necessario ao cumprimento de minha experiéncia terrena.

Observo 0 meu corpo que passa da infancia a mocidade, dessa a maturidade e
da maturidade a velhice. Ante essas sucessivas mudangas do corpo EU permanego o
observador impenetravel, inviolavel, intato, intocavel. Aos nove, dezenove ou aos
noventa anos, eu estarei observando todas as alteragcbes do corpo, todas as
modificacdes de sua expressao, sem jamais poder abandonar ou ““renunciar a mim”. O
Eu sempre me governara e protegera.

Este minuto € o Unico instante que eu posso conhecer; 0 que passou ja nao tem
existéncia e o que vai passar ainda ndo tem. Para mim o passado, presente e futuro séo
““agora’”, este “‘agora’ em que estou vivendo. E “agora’ que eu tenho vivido sempre e
é agora que sempre viverei. Ndo tem propdsito olhar para uma vida daqui a cem anos
ou duzentos; “agora’ é o (inico tempo em que eu posso Viver. E “agora” neste exato
momento, Deus, a vida Unica se expressa. Eu ndo expresso a Vida; Ela se manifesta
como ser individual, indestrutivel. A morte ndo é aniquilacdo, nada mais € que uma
sombra.



Capitulo XII1

NAO TEMAS

“N&o temas porque eu estou contigo; ndo te desencaminharao porque Eu Sou
teu Deus. Eu te confortarei e auxiliarei e a destra do meu justo te ampara”.
(Isaias 41:10)

Nesse estado de quietude o poder da Graga nos permeia e a Presenca de Deus
flui em expressdo imediata como nossa experiéncia. Recebemos a dadiva de Deus sem
trabalho, sem esforco, sem afetacdo. Confiantes, tranquilos, permitamos que Deus Se
revele, Se exprima. Permitamos que Deus viva nossas vidas, que ndo haja mais “Eu” e
“v6s” separados do Pai.

Em unido consciente com Deus a mente repousa. J& ndo se preocupa com 0S
problemas do “hoje” e do “amanhd”, porque a unido da alma com Deus, a
conscientizacdo de Deus, revela-o como satisfacdo de toda necessidade, mesmo antes
que essa apareca. Preocupacdes, receio e divida desvanecem e resplandece o verdadeiro
significado das palavras “N&o temas”.

Em uni&o consciente com Deus, a Mente Divina funciona como nossa mente,
nossa experiéncia, nossa vida. Entdo, a mente humana sossega e executa suas funcdes
como veiculo do Saber. Esse estado de repouso € a mente interior jamais atingida no
mundo das facticidades.

Mesmo um pensamento, um conceito, sobre a verdade é uma facticidade, motivo
por que muitas vezes ndo conduz a paz, dedicar a mente a repeticdo de julgamentos
estereotipados sobre Deus € uma atitude va porque Deus é o principio Creador e s6 pode
ser conhecido quando a mente humana esta em siléncio. Ndo sdo 0s pensamentos sobre
Deus que resultam em gragas.

Deus é a consciéncia do ser individual e o Infinito é a medida desse Ser. Nada
vos pode ser acrescentado, nada vos pode ser tirado, nenhum bem pode vir a vés,
nenhum mal pode alcancar-vos. Toda a infinitude do bem esta dentro do préprio ser.
“Filho, estas sempre comigo; tudo o que tenho é Teu”. Tudo o que Deus é j& esta
confirmado dentro de ti; és aquele ponto na Consciéncia, através do qual se revela a
natureza infinita de Deus. Contudo, o bem n&o pode fluir para ti. Ele se expressa de
dentro e flui sobre os que se apercebem de tua consciente certeza da verdade. E
necessario apenas refrear o pensamento, abandonar toda idéia de angustia e temor; é
necessario ficar trangilo.

Tranquiliza-te e sabe, na quietude e na confianga esta tua forca, tua paz, firmeza
e seguranca; ndo nos abrigos contra bombas nem nas contas bancéarias, mas em Teu
Reino, em Tua Paz. Nessa quietude, nessa confianga, residem repouso, protecéo,
cooperacao, cuidado e seguranca.

“N&o temas. Eu estou contigo e ficarei até o fim do mundo. Deixa tua carga aos
meus pés, solta teu fardo na certeza de que todo o bem estd incorporado,
abrangente dentro de teu proprio ser. Jamais te deixarei, nunca te abandonarei.
Se instalares teu lar no inferno, 1a estarei contigo; se vagares pelo vale da
sombra e da morte estarei contigo; apenas vagueia sem buscar, quieto,



confiante, seguro. Nao ha paz, ndo ha descanso para os que buscam fora do teu
proprio ser. O Reino de Deus esta dentro de ti; aceita meu Reino e tranquiliza-
te. Ouve minha promessa: Agora, ndo amanha, és filho de Deus; és meu
herdeiro juntamente com o Cristo de todas as riquezas celestiais; agora, ndo
amanhd, ndo ontem. Nada existe para ser conseguido, nem h& pesar pelo
“ontem”. H& somente esta vivéncia agora, este instante de repouso em Mim, de
confianca em Mim”’.

Todo poder esta instituido dentro de vos; ndo depositeis vossa fé, ndo tenhais
confianca em principes, potentosos que sejam. N&o temais o que for creado; confiai no
Creador. Acaso a creacdo significara para vos, mais que o Creador? Temeis 0 que Deus
creou? Ha outro creador além de Deus e outra creacdo separada Dele?

N&o temais 0 que o homem possa pensar, dizer, fazer, ndo vos atemorizeis com
o0s inventos da mente humana. Os pensamentos dos homens nao sdo Meus pensamentos,
disse o Senhor.

N&o espereis béncdos, nem temais maldicdo de pensamentos humanos; o mal
que os homens praticam ndo se eleva além deles mesmos, pois todo mal é
autodestruidor. Destroi aquele que o engendra, jamais aquele para quem foi planejado.
O mal somente é poder para aqueles que Ihe conferem poder; de si mesmo nao tem mais
poder do que a sombra em uma parede.

Se acreditardes que outros podem ofender-vos e que podeis ofender 0s outros,
sofrereis; ndo pelo que vos fizeram, nem pelo que parte de vossa prépria consciéncia. O
dano sobrevém ndo dos outros, mas de vOs mesmos, pois vOs vos extraviastes da
Verdade. Abandonai a crenca de que o bem ou 0 mal podem acontecer-vos.

N&o temais pensamentos ou atos dirigidos contra vés ou contra alguém; nao
temais quem quer que seja, sobretudo ndo vos melindreis, ndo odieis ninguém, pois
terriveis sdo as cadeias do 6dio.

Deveis compenetrar-vos de que o mal atinge somente a quem o perpetra, que
vossa resposta seja sempre compaixdo. O bem que acaso fagais pode ser mal
compreendido, considerado fraqueza; que isso ndo vos preocupe. Ndo tendes obrigacédo
de provar, nem tendes mesmo o que provar.

Deixai que o mundo mantenha seus préprios conceitos sobre Deus, sobre o
homem, a religido e a oracdo. “Abencoai 0s que vos maldizem, fazei o bem aos que vos
odeiam, orai por aqueles que maldosamente vos maltratam e vos perseguem”. Orai para
que Ihes advenha o despertar; nunca os temais, nem manifesteis ressentimento.

Nenhum bem vos pode advir, pois ja estais nele estabelecido; nenhum mal vos
pode perturbar, pois Deus é a medida do vosso bem, a Infinitude de vossa consciéncia, a
pureza de vossa alma.

Nada existe fora de vossa prépria consciéncia, se nela ndo houver mal, ndo
havera mal operando no mundo. Como podereis determinar se 0 mal opera em vossa
consciéncia? Aceitais ou reconheceis a presenca de um poder a parte de Deus? No caso
positivo, 0 mal existe em vo0s. Tendes algo a odiar, temer ou por que vos melindrar?
Ento, estais vendo uma imagem creada dentro de vos mesmos. Odio, ressentimentos,
medos, sdo apenas invengdes do pensamento, resultado de imagens creadas, desprovidas
de poder, presenca, realidade.

Deus € o Creador, Substancia e Lei de vossa consciéncia; o0 mal nada mais é do
que sugestdo ou tentacdo de aceitar outro Creador separado de Deus. Essa sugestdo ou
tentacdo deve ser por vos dirigida, até alcancares aquele ponto de quietude em que o
Mundo de Deus habite em vos e vos habiteis na consciéncia da verdade.



Firmai-vos na conviccao de que Deus é o Poder Unico e verificareis que todas as
béncdos emanam dessa verdade mantida em vossa consciéncia. Habitai no Reino de
Deus estabelecido na Terra; habitai na verdade de que 0 vosso nome esta escrito nos
Céus, que sois filhos de Deus, imagem e semelhanca do Seu Divino Ser, manifestacao
de Sua Gloria. “Eu vim para que eles tivessem vida e a tivessem mais abundante”.

Que vossa oragdo ndo seja ansiosa, que seja isenta de palavras, pensamentos ou
desejos. O Espirito da Verdade, o Confortador, jamais vos abandonard, ainda que
obstrua todo canal do bem, o Confortador é uma atividade de Deus dentro de vossa
propria consciéncia; como tal integra vosso ser, na proporcdo de vossa integridade,
lealdade, fidelidade. Ele estd dentro de vos. “Paz, tranquiliza-te”, em todas as
tempestades de fora, em todos os disturbios de dentro.

Abri a porta de vossa consciéncia e deixai-O falar; permiti que o Confortador
seja vossa propria seguranga, vossa provisao, vossa salde, a harmonia de vosso lar, a
paz de vossa vida interior.

Viver uma vida espiritual significa habitar na atmosfera do absoluto destemor,
indiferente as circunstancias, “Sede fortes, corajosos, ndo temais, pois Deus V0SSO
Senhor est4 convosco. N&o vos deixara, ndo vos abandonara... Ele é o nosso Eu, ndo
temais”.

Essa é a maior verdade curativa revelada na consciéncia humana. Para 0s
discipulos, uma tempestade acarretard desastre e morte, mas o Mestre viu somente a
oportunidade de serena-los com estas palavras confortadoras: “SOU EU, ndo temais”.
Essa mesma confianca permitiu Jesus, frente a Pilatos, dizer: “Né&o terias poder algum
sobre mim, se ndo te fosse dado do alto”. Foi esse mesmo Poder em José que o fez dizer
aos irmdos: “Nao fostes vds que me mandastes para aqui, foi Deus... Deus mandou-me
antes de vés para preservar-nos a vida”.

As circunstancias que vos cercam podem parecer-vos atordoadoras e iminente o
desastre, mas Cristo diz: “Sou Eu, ndo temais”. Tem Deus estranhos caminhos para
atrair-vos a Ele; as vezes o que surge como desastre e dissolucao de tudo o que parecia
mais precioso é o estimulo de vosso despertar para a vida espiritual.

Jamais considereis uma contrariedade temporaria como malogro, falta de
demonstragdo ou compreensdo espiritual. Ndo foi falta de viséo espiritual que impeliu
Moisés e os hebreus para a experiéncia do deserto, foi Deus, conduzindo-os a uma
compreensdo mais elevada do bem. Néo foi falta de visdo que lancou Elias a solidao,
onde faminto, foi servido por corvos que lhe trouxeram alimentos.

Era Deus demonstrando a Elias que restaram sete mil que ndo dobraram seus
joelhos ante Baal e que mesmo no ermo “estou Eu contigo apto a armar uma mesa a tua
frente, na presenca de seus inimigos”.

N&do foi malogro que impeliu Jesus aos pincaros de um monte para ali ser
tentado pelo “diabo”, ou que o levou ao deserto sem alimentos. Foi um meio divino de
revelar que ndo deve o homem estar a cata de provas, nem viver pelo pdo somente, mas
por toda palavra que procede da boca de Deus (toda energia que sai da Fonte do Infinito
— Rohden). Né&o foi por insucesso que o Mestre foi pregado na cruz, que Pedro e Silas
foram encarcerados, que uma vibora subiu na méo de Paulo. N&o, foram oportunidades
provocadas por Deus para provar a nulidade de tudo o que o mundo chama poder
mortifero do mal.

Jamais considereis as discérdias do vosso lar como aspectos resultantes da falta
de compreensdo, considereis antes como oportunidades ou circunstancias que
desaparecerdo quando ja ndo forem necessarias. Como estimulo para V0SSO
aperfeicoamento espiritual.



Examinai corajosamente toda pessoa ou circunstancia que Ihes parecer danosa
ou destrutiva; em siléncio enfrentai destemidamente a situagéo e descobrireis que, uma
e outra, nada mais sdo do que imagens de vosso proprio pensamento.

Reconhecei Deus como a Alma de todas as pessoas e a Atividade em todas as
situacGes. Nao temais aquilo que o pensamento mortal possa elocubrar ou fazer, uma
vez que o pensamento mortal é autodestruidor.

Sois o templo do Deus vivo e Deus estd em Seu templo sagrado agora. Vossa
vida, vossa alma, vossa mente, é habitacdo da Verdade e se habitais nessa Verdade e
permitis que ela habite em vos, nenhum mal acontecerd em vossa habitacéo.

N&o temas, mantém a confianca no Reino de Deus. Jamais te deixarei, nunca te
abandonarei. Por que toda essa luta? Estou no centro de ti, mais proximo que a
respiracdo, mais perto do que as maos e 0s pés. Por que lutar como se tivesses de
procurar-Me e buscar-Me? Jamais te deixarei, jamais te abandonarei.

Eu te darei agua; ndo te agites, ndo lutes. Simplesmente, tranqliliza-te e deixa-
Me alimentar-te. N&o tentes viver pelo péo, vive por toda palavra, toda promessa da
Escritura que se cumpre em ti. Assim como Eu estava em Moises, estarei também em ti.
Tem fé e te darei 0 mana oculto, invisivel ao mundo, incomparavel com o senso comum,
indefinivel ao entendimento humano, oculto nas profundezas do teu proprio ser. Eu
tenho o alimento que o mundo desconhece; se Me pedires eu te darei. Renuncia a tua
dependéncia e confianga em pessoas, circunstancias e Condigcdes. Abisma-te dentro de
ti; 1a esta um alimento que o mundo ignora, la estdo ocultos mananciais de agua e
mana, tudo incorporado ao teu proprio ser.

Elimina o medo, aniquila a davida, descansa em Meu Seio, em Meus Bragos, em
Meu Amor. Acredita, confia em Mim. Nao temas.



Capitulo XIV
O TABERNACULO DO SENHOR

“Como é améavel Vossa morada Senhor dos exércitos, suspira e desfalece minha
alma pelos atrios do Senhor; Exultem meu coracéo e minha carne pelo Deus vivo!”

(Salmos 84:1-2)

““S6 uma coisa peco ao Senhor, esta, ardentemente a solicito, morar na casa de
Deus todos os dias de minha vida, para fruir as delicias do Senhor e contemplar Seu
Templo™.
(Salmos 20:4)

““Senhor, quem ha de morar em vosso tabernaculo, quem ha de residir em vossa
montanha sagrada? O que tem as m&os inocentes e o0 coragao puro...”.
(Salmos 15: 1-2)

Povos de todas as crengas tém tido seu lugar sagrado de adoragédo, templo,
mesquita ou igreja, onde o devoto possa dirigir-se a seu Deus. Dentro do santuario, com
estrutura e objetos de devocdo proprios para que a alma se volte para Deus. Na
realidade, porém, o encontro com Deus face a face ndo depende de adoracdo em lugar
determinado nem de adeséo a qualquer cerimonial prescrito.

Os ritos praticados s@o apenas simbolos externos de uma busca intima de Deus e
nesse sentido cada simbolo tem profundo significado e elevado alcance.

Uma ilustracdo dessa busca de Deus repleta de simbologia é a adoracdo no
taberndculo do Senhor, minuciosamente descrita no Velho Testamento. O Templo
hebreu tinha a forma de um paralelogramo de lados norte e sul e extremidades este e
oeste. Compunham-no trés partes: paco, lugar sagrado e santuario.

O paco era franqueado a todos para adoracdo; ai, na parte da entrada se
localizava um braseiro ardente, um grande altar bronzeado, em que eram queimadas
oferendas voluntariamente trazidas pelo povo. Entre o braseiro e a porta de entrada do
templo, situava-se um lavatorio construido em marmore, onde os sacerdotes lavavam as
maos e pés antes de ofertar os sacrificios ou de entrar no templo.

O lugar sagrado era acessivel apenas aos sacerdotes. Em uma mesa de madeira
localizada na face norte, ficavam expostas doze fatias de pao azimo divididas em duas
pilhas. Esse pdo significava abundancia de Deus e da Graga e semanalmente era
substituido. Alguns intérpretes da Biblia chamavam-lhe “Pao da Presenca”, simbolo da
Presenca de Deus.

O lado oposto do templo, em sentido transversal a mesa sustinha um candelabro
de ouro com trés ramos de cada lado de onde pendiam saliéncias amendoadas que
formavam receptéaculos para sete lampadas, nestes, o 6leo queimava constantemente.
Junto & entrada do sacrario havia um altar dourado de feitio semelhante ao colocado no
paco, no qual ardia incenso posto pelo Sumo Sacerdote, pela manhd e a tarde.

No Tabernaculo, o lugar mais santo era o Sacrario, disposto além do lugar
sagrado. Nesse recinto eram depositados simbolos do maior significado para o ritual e
apenas uma vez por ano, tinham os sacerdotes permissdo para atravessar 0s sagrados
limites. Ai repousava a Arca da Alianca, uma caixa de madeira coberta de ouro, onde,



segundo a crenca, a Presenca de Deus podia ser notada; mas apenas “os de méos limpas
e “coragéo puro” podiam encontrar o Caminho da Presenca.

Agora, através da Meditacdo, tentamos alcancar o significado espiritual do
simbolismo desse templo de adoragdo. Comecemos pelo pago: no altar bronzeado, onde
eram acolhidos todos os que entravam, os adoradores consumavam o sacrificio que
consistia em entregar as chamas algum objeto material de valor intrinseco, como prova
de sinceridade e vontade de a tudo renunciar na tentativa de alcancar Deus. Tinha o
devoto de despojar-se de tudo 0 que constituisse barreira a sua comunhdo com Deus,
pronto a lancar no fogo purificador todas as coisas que se tornassem empecilho ao seu
progresso.

Essa pratica simbolizava o sacrificio do senso da personalidade, j& que ninguém
pode aproximar-se da Presenca de Deus, sem antes abandonar sua fé e confianca nas
dependéncias humanas.

Muitos de n6s nunca entram num templo, igreja ou lugar sagrado, contudo, se
verdadeiramente desejamos alcancar Deus, um sacrificio terd de ser feito. Qual ser ele
neste mundo moderno, se estivermos dispostos a alcancar o Sacrario? Qual a barreira
que obstrui nosso progresso? N&do serd a velha pratica de adorarmos tantos idolos
esquecendo o primeiro mandamento: “N&o adoraras outros deuses ante mim?”

Os deuses que adoramos hoje ndo sdo imagens esculpidas como outrora. Em seu
lugar sdo idolatradas fama, posicdo, fortuna. Estamos continuamente a procura de
alguém ou de alguma coisa para nossa satisfacdo e esperamos das pessoas amor e
gratiddo, ao invés de considerar Deus como Fonte ou mantermo-nos na crencga de que
nosso suprimento e seguranca dependem de empregos, investimentos e contas
bancérias.

N&o podemos nos aproximar da Presenca de Deus oprimidos pelo peso de nossas
cargas, mesmo que seja o desejo de que Deus interfira em nossos negdécios mundanos.
Lembrai-vos da Arca da Alianca: Deus estd no recesso do Templo e antes de ser
atingido, todas as barreiras devem ser removidas.

Assim iniciamos a cerimonia do sacrificio, lancando figuradamente ao braseiro
todas as nossas dependéncias humanas. Devemos renunciar nossa concepcao material
de riqueza e salde, sem renunciar a elas. Ao contrario, como esses conceitos humanos
sdo relegados a uma completa dependéncia de Deus, podem eles permanecer em
abundéancia e harmonia crescentes.

Portanto compreendamos, ndo € exigido lancar fora nossas posses pessoais, 0
que deve ser sacrificio é a crenca de que a riqueza material constitui nossa garantia. A
menos que essa crenca seja rejeitada, ndo podemos realizar nossa integracdo em Deus.

A caréncia e limitacdo sdo experimentadas na propor¢do em que aceitamos a
concepcdo materialista de que “dinheiro” € sinbnimo de fonte de suprimento. A
reciproca é verdadeira, o abastecimento ¢ feito na fonte, mas a Fonte ¢é a substancia de
que o dinheiro é formado, que é a consciéncia da Verdade, a consciéncia de nossa
ligagdo com Deus. Conscientizando a certeza dessa identidade, ndo sofreremos mais
caréncia ou limitacdo, pois essa compreensao € a substancia produtora de suprimento. O
mesmo principio de sabedoria ocorre com a satde. Comumente a idéia de saude refere-
se a um coracgdo que pulsa novamente, um figado que segrega a quantidade adequada de
bile, pulmdes que inalam e exalam ritmicamente, de trato digestivo que assimila e
elimina satisfatoriamente e de outros varios 6rgaos e partes do corpo que executam suas
funcdes naturais. Deve ser abandonado o conceito de que 6rgdos e fungdes sadias
constituem salde. Saude é a concepcdo de que Deus é a Fonte de toda atividade e
substancia de toda forma, Deus é a Lei em sua creacdo e essa sabedoria espiritual
manifesta-se como salde.



Os conceitos citados, de riqueza e saude, sdo dois entre muitos outros que devem
ser eliminados. Comecemos onde, neste momento, nos encontramos em nivel de
consciéncia. No intimo de nossas mentes e coracBes verificamos que abrigamos um
conceito de natureza mortal, material, limitada, finita, seja sobre riqueza, saide, familia,
amigos, posicdo social, fama, etc.

Renunciemos aos conceitos humanos para aceitar em troca uma nogéo espiritual
mais elevada do ser. Sacrifiquemos o desprezivel para receber o que é divinamente real.

Erram o caminho os que buscam Deus no intuito de obter satisfagdes pessoais.
Deus s6 pode ser encontrado apds a completa renuncia a todo desejo, exceto o desejo de
se entregar ao Seu Amor e a Sua Graca. Nesta meditacdo iniciamos o sacrificio.

Eu renuncio: eu renuncio a todo impedimento, a todo estorvo material e
humano, a tudo o que possa se interpor entre mim e Deus. Em Tua Presenca reside a
plenitude da vida. Eu renuncio a todo desejo que acalentei a ndo ser um: “Tu és tudo
que busco”. Deixa-me ficar em Tua Presenca. Tua Graca me basta, apenas Tua Graca.
Eu renuncio ao desejo de alguém, de lugar, de coisa, de circunstancia. Eu renuncio até
a minha esperanca de um céu. Renuncio a todo desejo de reconhecimento, recompensa,
gratidédo, amor e compreensdo. Estou satisfeito com Tua Graca. Se puderes sentar-se
aqui e segurar Tua méo, nada mais reclamaria; jejuaria mesmo o resto dos meus dias.
Permite que eu segure Tua Mao e jamais terei fome, jamais terei sede. Deixa-me
apenas segurar Tua Mao, permanecer em Tua Presenca.

Havendo-nos despojado de todas as dependéncias humanas e materiais,
lancando-as no braseiro ardente, estaremos prontos para 0 proximo passo. A curta
distancia, para além do braseiro fumegante esta o grande receptaculo cheio d’agua. E o
lavatério em que se realiza o rito da purificacdo. Este ja ndo é simples operacdo fisica
como foi o langamento de nosso sacrificio ao fogo; ai, tem o adorador a oportunidade de
purificar-se, tanto externa como internamente.

Ninguem precisa ser informado ou informar & prépria mente sobre as coisas das
quais deveria se purificar, pois cada um conhece o proprio intimo. O sacrificio e a
purificacdo das concepgdes humanas sobre os valores nos preparam para 0 ingresso no
lugar sagrado. Ai permanecemos frente a mesa do pao, mantido sempre fresco e
abundante, ndo com o proposito de nos banquetear, mas como sinal evidente da
onipresenca de todos os bens.

Contemplando essa mesa eleva-se de nds uma confisséo silenciosa de que assim
como 0 pao esta sempre presente no Sacrario, assim também, neste momento, o pao da
vida e tudo que representa plenitude aqui se encontra. E onde é aqui? — Onde eu estou.
Exatamente onde eu estou, ai esta a Onipresenca da substancia da vida, a insignia da
vida, a harmonia e o bem, porque tudo isso é dom de Deus. Essa dadiva é onipresente e
infinita por constituir esséncia infinita da Vida.

Sacrificio, purificacdo e contemplacdo da abundéncia de bens servem de
preliminar para a expansdo da consciéncia. A presenca permanente da luz espiritual é
representada pelo candelabro de sete bracos, localizado no lado esquerdo do Sacrario.
Os sacerdotes do templo usavam 7 lampadas porque “sete” exprime totalidade. Ante
este simbolo de luz espiritual a Luz inextinguivel do Cristo comega a interpenetrar a
consciéncia, a invadir nosso ser e gradualmente ou subitamente a consciéncia desperta
para a verdade de que precisamente no lugar onde estamos meditando, estd a
Onipresenca, a totalidade da Sabedoria, da compreensdo, da Vida Espiritual. A Luz de
Deus, a plena iluminacdo espiritual se completa dentro de nds nesse momento;
permanecendo em meditacao, diante desse candelabro sete vezes iluminado, sentimos a



conviccdo de nossa integracdo em Deus, e permitimos que essa Luz flua e se manifeste
visivelmente.

Passo a passo, caminhamos para 0 Santuario, para a Presenca de Deus; cada ato
da consagracdo nos aproxima do alvo. Algo mais é exigido, uma prova final de
devogdo. Dirigimo-nos em acdo de gracas ao sitio de adoracdo, simbolizado pelo
incenso fumegante e ai ofertamos nosso louvor e gratiddo a Deus pelas indmeras
béncéos recebidas.

Neste lugar sagrado, frente ao Santuério, rememoramos nosso progresso desde a
entrada no paco. Cada rito de consagracdo representa um papel peculiar no
aperfeicoamento espiritual: o sacrificio lancado no braseiro ardente, a autopurificacdo
no lavatério, a contemplacdo nos bens de Deus ante o altar dourado. Executando
fielmente cada um desses ritos, encontramo-nos atras do altar do incenso, ante um veu
de neblina que finalmente se rompe revelando o Arco da Alianca.

Se nossa meditacdo foi serena, tranquila elevando-nos a realizacdo de nosso ser
divino de modo que nossos olhos se abram para a realidade espiritual, entdo,
contemplamos o grande mistério, a névoa se desvanece, a cortina se descerra e nos
encontramos na Presenca de Deus que se anuncia e nos lembra:

“Estou sempre Contigo. Contigo estava quando iniciaste tua busca, mas a
névoa ante teus olhos nublava tua visdo e tu ndo podias ver-Me. Tua consciéncia se
achava adormecida por conceitos materialistas. A Névoa ndo podia dissipar-se
enquanto os motivos que a determinavam nao fossem removidos. Entdo e sé entdo
pudesses encontrar-Me, ouvir Minha voz, sentir Minha Presencga™.

Seja qual for o estado de consciéncia em que se encontre o buscador, sacerdote
ou neofito, existe para ele um caminho, um caminho que finalmente o levara a Presenca
de Deus. Pode esse caminho ser singular ao individuo ou se assemelhar a qualquer
forma estabelecida de adoracgdo religiosa: jornadear do paco externo até o Santuario no
templo hebreu; depositar uma flor aos pés da estatua de Budha; peregrinar a Meca;
banhar-se no Ganges sagrado ou ajoelhar-se na Catedral em santa comunhao, beber o
vinho simbolico e comer o pédo sagrado.

Seja qual for a simbologia empregada, sera infrutifera enquanto nao for
discernido o significado da forma.

A meditacdo em que nos empenhamos veste o simbolo da Realidade da Vida. O
ato de sacrificio, purificacdo e devocdo devem ser executados por todo aspirante, nao
como cerimonial exigido por regulamento, mas como ditame do coracdo. Poderemos
chegar a Presenca de Deus somente quando o coragdo clamar e a alma O reverenciar.
Ninguém pode atingi-la a ndo ser em estado de sacralidade.

Outrora, somente os sacerdotes eram considerados dignos de ser admitidos no
Santuario; hoje, porém, com nosso esclarecimento, qualquer homem ou mulher que
tenha compreensdo de sua verdadeira identidade é um sacerdote e podera encontrar o
Caminho do Santuario interior.

E sacerdote todo aquele que alcanca determinado nivel de consciéncia de Deus,
tal pessoa serve a Deus e é por Ele mantido. O divino pao da vida o alimenta, tornando-
0 “Luz do Mundo”, canal através do qual sabedoria, amor, vida e a verdade espiritual
fluem para aqueles que ignoram a Fonte de seus bens.






Capitulo XV

A BELEZA DA SACRALIDADE

“Tributai ao Senhor a gléria devida a seu nome. Prostrai-vos ante o Senhor
com sagrados ornamentos...”
(Salmos 96:8, 9)
“Bem Vvés que o céu é do Senhor teu Deus, o céu dos ceus, a Terra e tudo o que
nela ha™.
(Deuterondmio 10: 14)
““Cantam os céus a gloria de Deus, e proclama o firmamento a obra de Suas
maos”.
(Salmos 19:1)

A Meditacdo em si mesma ndo é o fim. O que buscamos é a realizacdo
consciente da Presenca de Deus. Antes da experiéncia da plena iluminagdo pode haver
“dois”: Deus e eu. Ndo desejamos Deus e eu, mas somente Deus. E o passo final da
senda espiritual.

Deus é desconhecido e incognoscivel aos sentidos humanos. Um meio de
transpor a distancia imensa entre materialidade e espiritualidade é afugentar as
preocupacBes e problemas do mundo e concentrar-se na obra de Deus. Em todos os
arredores ha sempre algum motivo de beleza, um quadro, uma peca escultural, uma
planta, um lago, uma montanha ou uma arvore. Concentremo-nos em alguns desses
objetos na meditacdo, considerando a idéia de Deus, como o Invisivel a expressar-se
através da natureza ou da mente de um artista ou arteséo.

A presenca e o poder do Invisivel é aquilo que, a nés, se apresenta como visivel,
sendo um inseparavel do outro. Mesmo que tenhamos uma compreensdao minima de
Deus, esta nos capacita a discernir a presenca da vida de Deus, do amor e da alegria
presentes no homem e no universo. Essa compreensdo faz expandir a nossa vida; o
nosso amor se torna mais puro, jubiloso, livre, conduzindo-nos a uma dimensao mais
elevada da vida. Passamos a viver, ndo tanto no mundo dos efeitos, mas no mundo da
causa, descobrindo que nosso bem reside na Causa de tudo que existe e ndo no efeito,
nas pessoas, coisas ou lugares. Quanto mais nos compenetramos dessa Causa-Deus,
tanto maior sera nosso gozo ante aqueles efeitos.

Somente ao penetrar 0 Reino Invisivel, a Quarta dimensao da vida, passamos a
perceber a lei do amor em acdo, as forgas invisiveis da natureza operando para
manifestar-se sob a forma de uma planta ou de uma flor. Isso ndo pode ser captado por
intermédio dos sentidos fisicos.

Com os olhos semicerrados, contemplai a planta: vede seus brotos, suas folhas,
flores e frutos. Que extraordinério milagre de atividade invisivel transformou em flor
uma semente seca, um punhado de terra e uma porcdo de agua. A Vida impalpavel
atuando através da umidade do solo tocou a semente, partiu-a e pequenos brotos se
enraizaram. Essa mesma forca invisivel carreia os elementos da terra, o sustento
necessario para que essas raizes se sistematizem e apontem para fora da planta. Que
maravilha, que assombro, que milagre é esse que se desenrola ante nossos olhos, nunca
visto, inexplicivel, desconhecido! Somente Deus, o Infinito, o Invisivel poderia
produzir tal beleza e tal graca.



Tudo que aparece é forma e atividade Daquilo que é invisivel. O visivel nada
mais é do que a conscientiza¢do do que o causou e lhe deu forma, vida e beleza. J& que
a forma ¢ inseparavel, indissociavel de sua Fonte. A forma também é eterna.

Reconhecer, compreender a Fonte dos simbolos externos da Creacdo é ama-los e
goza-los mais sutilmente. A atividade da natureza ndo € algo dissociado da planta; a
vida invisivel da planta se expressa como forma, cor, graca e beleza.

Similarmente, a alma, a mente, a pericia de um artista integra-se em um bloco de
pedra ou de marmore para crear trabalho artistico de modo que as qualidades do creador
sdo inseparaveis da figura creada.

Na mesa a nossa frente encontra-se uma figura de Budha em delicado marfim.
Esforgamo-nos por representar o artista sentado ante essa peca, por ele cuidadosamente
selecionado, considerando a beleza e a pureza da cor. Podemos imaginar quéo
amorosamente manuseou ele essa massa inerte dando-lhe forma ainda em sua mente?
Podemos ver além do homem e vislumbrar a beleza da Alma, a pureza da Mente, a
divina Inteligéncia que guiou seus dedos habeis.

Lembre-vos, ele ndo esculpia apenas uma imagem de um homem porque Budha
significa iluminacéo, estado de consciéncia divina que no ocidente chama “Espirito de
Deus no homem?”, o Cristo ou filho Espiritual.

Na mente do artista reside o desejo de levar aos outros sua concepcao desse
“Espirito de Deus no homem”. A compreensdo, o0 enlevo do escultor expressos em seu
trabalho desperta em nds interesse pelo assunto porque o artista soube consubstanciar na
figura a profundeza de sua arte.

Assim como o artista se exteriorizou nessa bela figura, a Natureza se manifesta
na beleza de uma flor, também devemos nds expressar a Graca daquela Presenca
Invisivel que esta sempre fluindo através de toda Creacéo.

Nessa forma de meditacdo, ndo s6 nos deleitamos com a beleza dos poentes, das
elevadas montanhas, dos céus estrelados, como também iremos além, captando o amor,
a pericia, a integridade Invisivel manifestando-se como obra de Deus.

A atividade incessante do amor divino garante a continuidade dessa maravilhosa
creacdo chamada homem e universo. A meditacdo sobre a atividade de Deus,
patenteando-nos os fendmenos naturais ou qualquer forma de beleza, habitua-nos a
descobrir no homem sua origem divina, pouco nos importando seus fracassos ou éxitos.
Deus se expressa pela inteligéncia, vida, amor e alegria. 1sso ndo é facilmente percebido
na observacdo ligeira de uma pessoa, como também ndo o é pelos sentidos a Causa
Invisivel de uma planta ou o trabalho do artista.

Se contemplando o Invisivel, através da aparéncia, pode a Esséncia ser
discernida; a luz dessa percepcdo todo individuo pode ser considerado manifestacdo do
Infinito Ser Divino. Entdo, condenacdo e critica transformam-se em intenso amor pelo
universo e seu povo, seguido de compaixdo por aqueles que desconhecem sua
verdadeira identidade, exatamente aqueles que antes consideravamos mulheres e
homens maus do mundo.

Somente conscientizando a natureza de Deus, poderemos compreender a
natureza individual.

Pensando sobre nds mesmos ou 0s outros podemos vislumbrar interiormente a
atividade de Deus, como Principio Creador, expressando-se através de cada um. Deus
encarnou como mente, alma, substancia e vida de nosso ser individual. O verbo se fez
carne como “tu” e como “eu”.

Na meditacdo devemos sentir Deus como sujeito e objeto e devemos elevar-nos
acima da concepcdo tridimensional da vida, o visivel, para a Quarta dimensdo — o
Invisivel. Os que vivem no mundo tridimensional vivem, apenas, no mundo do peso,



comprimento e profundidade; em outras palavras, vivem em um mundo de forma,
inteiramente separados da esséncia.

Na Quarta dimensdo, onde Deus é Causa, Substancia e Realidade da Vida, todo
efeito seja homem ou coisa, se revela como expressédo do Ser Infinito.

Todo ser individual, toda forma individual, mineral, vegetal ou animal, é Deis
Invisivel manifestando-se, exprimindo Suas qualidades Infinitas, Seu Sinete, Sua
Natureza. Deus aparecendo como Universo e como homem, Imortal, Eterno.

Como poderemos separar-nos de Deus? “Tu me vés, tu vés o Pai que me
enviou”. Poderd, por acaso, 0 amor do artista dissociar-se da obra por ele creada?
Contemplamos a planta e a forca vital divina que a formou, sdo uma sé coisa,
inseparavel, indivisivel.

No mundo quadrimensional, causa e efeito, sujeito e objeto sdo um.
Gradualmente nos aprofundamos até nos encontrarmos imersos em Deus. J& ndo
pensamos, as idéias estdo sendo cristalizadas através de nds, os pensamentos meditados
em nossa consciéncia tornam-se revelacbes da Alma. Entdo, encontramos Deus
manifestando-se, pronunciando a Palavra viva, penetrante, mais poderosa do que uma
espada de dois gumes, aquela Palavra de Deus que separa 0 Mar Vermelho quando é
preciso, que produz os milagres de nossa consciéncia.

Essa meditacdo é uma revelacdo do Infinito Invisivel, afirmando-se dentro do
NOSSO pProprio ser.

Meditacdo é a arte divina que nos ensina a avaliar corretamente 0 homem, seus
feitos e o Universo. Intensifica o esclarecimento das coisas externas, pois a meditacao
infunde a compreensdo do Amor Divino que produziu a forma.

Compreendendo a mente, a alma que gerou uma forma que expresse o bem,
apreciamos o proprio bem. E o que acontece quando conhecemos o autor de um livro, o
compositor de uma peca musical. O livro se torna mais desfrutavel e a peca mais
sugestiva.

Se pudéssemos tocar “uma gota de Deus” a creacdo surgiria para nés em toda
sua maravilhosa gldria. A meditacdo desenvolve o discernimento que nos leva do objeto
a seu principio creador e ante essa nova visao, 0 mundo se apresenta como ele realmente
é.

Pela meditacdo uma nova dimensdo da vida se manifesta, j& ndo ficamos
limitados a tempo e espaco, comprimento, largura, peso e profundidade, pois de modo
instantaneo, a mente se eleva da forma tridimensional para a quarta dimensao que € a
origem, sua fonte, sua causa. Nessa esfera, ndo dependemos daquilo que aparece,
pessoas, lugares ou coisas, ndo 0s amamos desmedidamente, ndo os odiamos, ndo 0s
tememos. Contemplando-nos através deles, percebemos a todo o momento que sua
Fonte é Deus.

Quando ouvimos as palavras “jamais te abandonarei”, lembremo-nos da pequena
figura de marfim. O amor, a pericia, a leveza, a devocao do artista que a produziu, dela
ndo poderdo ser removidas; assim sucede conosco. Aquilo que nos formou jamais nos
deixara, sua esséncia é nosso ser.

A meditacdo sobre a obra de Deus é um meio de expressar ativamente, as
faculdades da alma e de compreender a mais elevada sabedoria. Devemos habituar-nos
a contemplar poentes, jardins, flores e qualquer manifestacdo da beleza, vislumbrando
além delas a Fonte, a causa de sua expressao.

Passaremos a perceber, entdo, formas permanentes da beleza, formas
permanentes de harmonia, ao vislumbrar a perfeita Esséncia Divina, expressando-se
indefinidamente.



O sentido material vé a forma e a aprecia; o sentido espiritual descobre a
substancia fundamental e a realidade da forma, perfeita, completa, integral.

O objetivo de nosso trabalho € elevar-nos aquela concepcgéo da contemplacgéo de
Deus em toda sua divina gldria, ndo a gléria do homem, mas a gléria de Deus como
gldria de homem, patenteando a perfeicdo Infinita de Sua obra. Galgamos um grau de
iluminacdo em que somos capazes de contemplar o mundo de Deus perfeito,
harmonioso, completo — Deus manifestando-se em toda a Sua Gléria.

““O céu proclama a Gloria de Deus” e a terra mostra a Sua obra. Entdo “minha
meditacdo é serena e eu me contento no Senhor.

Terceira Parte

MEDITACAO:

OS FRUTOS



Capitulo XVI

O FRUTO DO ESPIRITO

Na vida de todo buscador de Deus, chega 0 momento em que ele sente a
Presenca, e de um modo ou de outro adquire a certeza dessa Presenca e desse Poder.

N&o podemos prever de que modo essa experiéncia acontecera conosco, ja que
para cada um ela reveste de forma diversa. Um fato é indiscutivel, quando ela acontece
e a Presenca do Senhor se realiza “surge a liberdade”, uma imunidade, uma libertacdo
dos pensamentos e coisas deste mundo, de seus temores, davidas, cuidados e problemas.

No momento exato em que o Espirito do Senhor toca uma pessoa, ela se
transforma; passa a compreender o profundo significado do “renascimento”, do “nascer
de novo”. Ela propria observa grande diferenca dentro de si mesma, entre o que “ela é e
0 que era”. Essa transformacéo pode nao ser logo percebida externamente, mas pouco a
pouco, evidencia-se. As vezes, logo no inicio, pode evidenciar-se de forma negativa: a
perda precede o ganho. “Aquele que quiser perder sua vida ganha-la-a”. A concepgéo
habitual da vida deve ser sacrificada para que a concepcao espiritual se firme. Antes que
a plena realizacdo dessa nova vida se instale, a ruptura dos antigos modos de viver deve
manifestar-se com relagdo aos mais variados problemas: sociais, econémicos, fisicos.
Sobrevém impressdo de perda, doacdo, sacrificio de alguma coisa. Realmente, isso é
verdade; a partir do momento em que o Espirito do Senhor tocou uma pessoa, esta nao
se impressiona mais com aparéncias externas, nem se perturba, reconhecendo as
facticidades como participantes de uma experiéncia transitoria.

Os primeiros martires cristdos que se converteram dos deuses pagdos para o
Unico Deus, ndo pensavam mais de acordo com os padrdes humanos. A perseguicéo de
que foram vitimas, nada era, comparada com a excelcitude de sua misséo espiritual. Ao
expectador vulgar parece contra-senso, homens dignos serem apedrejados, lancados as
feras, queimados em fogueiras. Do ponto de vista humano, assim €, mas quando o
Espirito do Senhor toca uma pessoa, passa esta a compreender que, em verdade, nada
estd sendo desperdicado, perdido ou sacrificado. O “martirio” so existe para aqueles que
ndo compreendem. Para os espiritualmente iluminados ele é o cumprimento de sua
experiéncia, de seu destino espiritual e o que eles recebem sobrepuja a perda aparente.

Hoje a atitude do homem profano é semelhante a daqueles pagdos de 19 séculos
atras; considera ele, com assombro e desconfianca, aqueles que, deliberadamente,
dedicam seu tempo e dinheiro ao aperfeicoamento de sua natureza espiritual, em vez de
correr atras do prazer, da fama, de fortuna, de bens materiais. Tal escolha, aos olhos
profanos, se compara ao sacrificio dos martires cristdos; mas para aquele que
vislumbrou a realidade da senda espiritual, sobretudo aquele que teve experiéncia
Cristica, sabe que a plenitude interior, 0 que ele ganhou em qualidade esta acima de
qualquer perda quantitativa.

Neste mundo s6 ha montanhas e baixadas. Algumas vezes contemplamos o
mundo do alto de uma colina e ele se nos afigura tranquilo e bom. Ha outros dias em
gue nos encontramos abalados, desencorajados e até desesperados. Esses periodos ndo
tém significado particular, nem real importancia, eles fazem parte do ciclo ritmico da
vida humana. Ha sempre um vale entre duas serras; ndo é possivel escalar a montanha
anexa sem passar através do vale existente entre elas; as experiéncias do vale sdo
simples preparacdo para as experiéncias do monte. Em termos biblicos “nenhum homem
pode ganhar a sua vida sem antes perdé-la”. E no vale que ele lanca de si a carga do ego
humano, com seus anseios, necessidades e desejos. Assim descarregado, esta livre para



escalar a montanha mais proxima. Prosseguindo a jornada, serdo mais longas as
experiéncias na montanha e mais curtas no vale. Isso acontecera ano ap0s ano, até que
seja alcangado um ponto de transicdo em que as alturas passardo a ser 0 seu habitat
natural.

Hoje, pode ser esse dia de transi¢do para nos. Daqui a um ano, seremos forcados
a admitir a transformagéo progressiva operada em nossa vida, se decidirmos esquecer
“aquelas coisas que ficaram para trds e alcancar as que estdo a frente, galarddo do
chamamento de Deus em Cristo Jesus”. Nunca mais nos deixaremos impressionar pela
concepcdo humana da vida. N&o mais seremos capazes de amar ou de odiar
intensamente como antes. Ndo mais ficaremos pesarosos ou jubilosos com a mesma
intensidade ou emog¢&o humana. A profundidade de nossa vida continuara a fornecer luz
espiritual cada vez mais resplandecente, mais sabia orientacdo, de modo que cada dia
seja de maior discernimento, de vida mais intensa do que o dia precedente, na atmosfera
divina. Esse trabalho servira como alicerce no qual sera erigido o templo de nossa
experiéncia individual, o templo que néo foi feito por mdos humanas, mas eterno, nos
ceus.

Anos e anos ouvimos falar na beleza do Cristo, do Poder do Cristo, da influéncia
curadora do Cristo — “o Espirito de Deus dentro de nds” e muitos de nos tém sido
abengoados através de pessoas que alcancaram o Espirito de Deus. Chegou o tempo em
que ja devemos depender de ensinamentos ou de iluminacdo de outros; devemos
mesmos, adquirir a experiéncia que nos faculta estar neste mundo sem pertencermos a
ele, cruza-lo ante discordias e desarmonias, bem como diante de prazeres e desprazeres,
mantendo sempre nossa integridade espiritual. Abandonamos a antiga concepcdo de
querer fazer algo; saber algo, de compreender algo; adotamos uma atitude de
descontracdo no tocante a responsabilidade pessoal e ai permanecemos tranqilos,
quietos, na compreensao de que “onde esta o Espirito do Senhor, esta a libertacdo”.
Tornamo-nos espectadores, contemplando Deus a operar em Seu universo,
reconhecendo o Ser Transcendente na execucdo do Seu trabalho através de nossa
consciéncia.

Algumas pessoas chegaram a ter experiéncia de Deus sem aparentar sinais
externos, por ignorarem o que ela representava, viveram apenas com sua lembranga,
desconhecendo como foi ela alcancada e, sobretudo como manté-la. Um adepto, porém,
que devotou sua vida ao estudo da Sabedoria Espiritual e a pratica da meditacdo,
qguando acontece a experiéncia de Deus, ele a recebe sem surpresa, pois compreende seu
significado. Ainda que ele a aceite, jubilosamente, como evidéncia da Graca, sabe que
foi alcancada ap6s muito esforco. N&o vive pois, com a simples lembranca porque sabe
que aumentando a receptividade pela meditacdo constante, a repeti¢cdo dessa experiéncia
sera fregliente, até chegar o tempo em que ela é alcancada pela vontade.

Essa Presenca Espiritual, esse Poder, esse Cristo que executa por nés as fungdes
de nossa vida, é Invisivel, mas nem por isso € menos real. Ele se encarrega das funcdes
do nosso corpo, de modo a tornar para nGs desnecessario preocuparmo-nos com suas
atividades. O Cristo interno faz tudo o que nos compete fazer, inclusive ao nosso corpo.

Gradualmente, a proporcao que o Cristo passa a viver nossa vida, vai se diluindo
a concepc¢do de um corpo fisico ou de atividades corporais. Se fosse necessario cuidar
diretamente da circulacdo do sangue ou da funcdo digestiva, estariamos vivendo através
de meios humanos e ndo pela palavra que procede da Boca de Deus (Fonte de energia
Infinita). N&o, o funcionamento do corpo sem auxilio de qualquer espécie, sem
conhecimento ou interferéncia direta sobre o aparelho digestivo ou a circulacdo do
sangue, é uma comprovacao evidente da atividade do Cristo.



A saude e de Deus, assim, ndo existe “minha saude”. “tua saude”. Se aceitares
esse conceito literalmente, veremos acontecer milagres. Deus ndo é pessoal, nédo
obstante pode ser salde e riqueza. Falar de “minha saude”, “tua satde”, é admitir que ha
graus de saude, boa ou ma. No modo espiritual de viver isso ndo acontece, pois s6 ha
uma saude e essa é Deus.

Uma vez que aprendemos o sentido de posse pessoal indicado pelas palavras
“eu, meu, minha”, teremos encontrado o verdadeiro sentido da vida espiritual, universal,
impessoal, harmoniosa. Deus expressa Sua harmonia através do nosso ser e essa
harmonia pode ser bondade, saide e nada mais € do que uma atividade, uma Lei de
Deus. Reconhecendo-O como a Esséncia de todo o bem, tornamo-nos instrumentos para
a manifestacdo da concepcao universal do bem.

A salde ndo depende da digestao, eliminacdo ou atividade de qualquer 6rgéo do
corpo; é uma qualidade divina, depende de Deus. Lembremo-nos disso: o alimento que
eu ingiro ndo tem valor nutritivo, substancia ou poder de sustentar ou manter a vida,
mas EU, a ALMA, minha consciéncia, comunica ao alimento a substancia vital, seu
valor, seu sustento. Se nos tornarmos conscientes disso, verificaremos que em nossos
corpos os alimentos passardo a exercer efeito diverso daquele que até entdo produziram.

“Ele faz o que foi dado fazer”, em conseqiiéncia, a atividade do corpo é
desempenhada por AQUELE que esta dentro de nés. Por isso ndo nos preocupemos. Ele
executa e aperfeicoa aquilo que a nds concerne. Contemplemos Deus manifestando-se
como nossa saude, riqueza, forca e vida. Assim acontece todas as fases de nossa
experiéncia humana. Se adotarmos uma nova concepcao a respeito da retitude da vida,
se as palavras corretas forem proferidas no devido tempo, se 0S nossos atos externos
corresponderem a uma atitude interna de retiddo, teremos uma vivéncia harmoniosa e
entdo sentiremos que cada fase de nossa experiéncia é o resultado direto da atividade do
Cristo. Ndo precisamos nos preocupar, Ele, o Cristo, faz tudo antes mesmo que
tenhamos alguma consciéncia do que esta acontecendo. Ele, o Cristo, é a atividade do
corpo, da bolsa, das relagdes com nossos semelhantes. A Presenca vai a nossa frente
para endireitar os caminhos tortuosos e preparar um lugar para nés. A Presenca faz tudo
por nds e nesse plano de existéncia passamos a viver como testemunhas contemplativas.

Ha inimeras passagens biblicas que revelam a importancia de confiar no Senhor,
de ser um contemplador da vida. Isso ndo significa sentar-se negligentemente e nada
fazer. Ao contrario, quanto mais alguém confia no Senhor, tanto mais ele contempla
Deus operando nele, através dele e como ele, tanto mais ativo se torna.

Como contempladores executamos as tarefas que requerem nossa atencéo e que
estdo ao alcance das nossas méos. Se tivermos uma causa a cuidar, cuidemos dela; se
nos for entregue a diregdo de um negdcio, dirijamo-lo; se tivermos direitos a reclamar,
reclamemos; porém, mergulharemos em nossas atividades com a seguinte atitude:
“Confio no Senhor, observo o que o Pai me da para fazer”. Mantemo-nos assim em tal
estado de receptividade que, a qualquer momento, estaremos prontos para alterar os
planos que propomos executar e seguir o plano divino.

Ha deveres a serem executados, obrigacdes a serem cumpridas em todos os dias
de nossa vida. O que nos for dado fazer, deve ser feito. Sendo um “contemplador”,
descobriremos que ha uma orientacdo divina, um poder divino que nos guia. Esse € o
estado de consciéncia atingido por Paulo “N&ao sou eu que vivo, é o Cristo que vive em
mim”. E como se Paulo, 0 homem, se afastasse para um lado dizendo: “Cristo esta em
mim, estd aqui, esta atuando em mim, através de mim, como eu mesmo, ele vive minha
vida por mim”. Essa é a atitude que mantemos como contemplador, quase como se
disséssemos: “Na realidade, ndo estou vivendo minha vida. Observo o Pai a viver Sua
vida através de mim”.



Esse € o modo ideal de viver a senda espiritual da vida, senda na qual
encontramos 0 minimo de obstaculos, de dificuldades, de incompreensfes. Ha sempre
uma Presenca, o Infinito Invisivel que vai a nossa frente endireitando os caminhos
tortuosos, todas as mintcias de nossas experiéncias. E somente quando “eu penso, eu
digo, eu faco coisas” que o resultado pode ser prejudicial. Nossa relutancia em aguardar
0 tempo necessario, longo que seja, para que Ele tome conta de nds é o motivo de nossa
frustracéo.

Muitos ndo tém paciéncia de esperar até 0 momento em que a decisdo se impde.
Insistem em saber a resposta adiantadamente, um dia, uma semana, um més antes.
Querem saber o que acontece em todos os lugares, querem saber hoje, o que vai
acontecer na proxima semana, no més proximo, que decisdo tomar para 0 prOximo ano,
em vez de aguardar o momento em que a decisdo € exigida e deixar que “Deus ponha a
Palavra em sua boca e Ihe revele a atitude a tomar”.

Um dia, o mana cai, dia a dia para cada um deles, sabedoria, guia, orientacdo
nos sdo conferidos. Nem sempre Deus nos adverte uma semana antes, a orientacao é
recebida quando dela necessitamos. Adquirimos o héabito da impaciéncia e em
consequiéncia, em vez de esperarmos que se manifeste a decisdo de Deus, n6s nos
intrometemos e temerosos de efeitos possivelmente desafortunados, precipitamo-nos e
agimos baseados em nosso melhor julgamento humano.

No viver espiritual ndo dependemos da correta avaliacdo humana das situacdes.
Por melhor que pareca 0 nosso ponto de vista, desviemo-nos dele e dirijamo-nos ao Pai:
“Pai, mostra-nos como proceder, aponta-me o proximo degrau e diz-me como e quando
deverei transpd-lo”. Com paciéncia e pratica, aperfeicoamos a consciéncia
contemplativa de confiar no Senhor que nos conduz ao milagre da vida em que nédo
somente descobrimos que ha um Deus, como também que Ele se tornou o governante de
nossa vida.

Temos impedido a atividade de Deus em nossos negdcios por ndo saber esperar,
por ndo sermos contemplativos, por ndo nos sentarmos serenamente ao lado de nds
mesmos, até sentirmos que o Pai estd tomando conta de nés. Se fizéssemos isso apenas,
atestariamos o milagre da Presenca Divina, indo a nossa frente para renovar todas as
coisas. Quando “n6s” tomamos uma decisdo, encontramos, muitas vezes, obstaculos
insuperaveis no caminho, mas, quando € Deus que decide, Ele vai adiante de nds e
remove todos os obstaculos e providencia tudo o que é necessario para facilitar o
empreendimento.

Uma pequena préatica diaria para ser contemplador:

“Pai, este é Teu dia, o dia que Tu fizeste. Nele me satisfaco e me rejubilo.
Revela-me o trabalho neste dia; aponta-me, ndo as minhas, mas as Tuas decisdes. Que
unicamente Tua vontade seja a Raz&o e o principio ativo de minha vida”.

Disponhamo-nos a esperar o0 preciso momento em que uma deciséo deva ser
tomada; sejamos pacientes, muito pacientes. Ele vira e, uma vez obtida essa experiéncia,
teremos testemunhado o milagre de observar Deus operando em nossos negécios.
Quando essa crenca se tornar experiéncia, ndo mais saberemos o que é ficar sem o
governo de Deus, pois teremos descoberto que Deus responde, que Deus se encarrega...
No salmo 23, 1é-se que devemos habitar na mansao do Senhor todos os dias de nossa
vida, todos os dias habitarei na Presenca da Sabedoria de Deus, por Cristo, impelidos a
agir por Ele, jamais tomaremos qualquer decisdo sem o concurso da orientacdo
espiritual.



Muitas pessoas que alcancaram éxito na vida testificam a importancia de
estabelecer periodos de quietude a fim de obter recursos internos para inspiracdo e
orientacdo. Descobriram que ordenando o trabalho do dia de modo a permitir mais
frequentes periodos de siléncio, longe dos cuidados mundanos, libertam-se de uma
sensacdo opressiva, reabastecendo seus reservatdrios intimos de modo a torna-los
dispostos com renovado vigor e interesse. H& um limite para o que, no espago de 24
horas, pode executar o corpo e a mente humana. Porém desconhece limitacbes aquele
gue na senda espiritual aprendeu a entregar-se a atividade do Cristo, que ndo é medida
em termos de capacidade humana. Ele opera através de Sua capacidade, sendo noés
mesmos meros instrumentos.

Nada existe que ndo possa ser extraido das profundezas de nosso ser, pois Deus
¢ a mente do homem individual. DispGe cada um de plena capacidade da natureza
divina e segundo a tranquilidade, e serenidade e quietude da mente “o Infinito se
expressa”.

Tanto a mente como o0 corpo sdo instrumentos de Deus; exatamente como
usamos o braco e a mdo para escrever, Deus emprega nossas mentes e corpos para
tornar-se visivel, tangivel na experiéncia humana. Toda inspiracdo recebida de Deus
traz consigo seu cumprimento. Por exemplo, se um inventor compreende que Seu
trabalho é atividade de Deus, tudo o que for necessario para a concretizacdo da idéia
sera conseguido, seja propaganda, financiamento, compra ou venda. Isso é verdade para
toda idéia creada em Deus, a fonte de sua inspiracdo é a mesma atividade que conduz a
plena execucdo. Ninguém pode seguir, por determinado tempo, as instrucdes sobre
meditacdo expostas neste livro, sem notar uma mudanga na sua natureza espiritual.
Desde o momento em que haja um afastamento dos liames materiais para outra
modalidade de vida Invisivel, antes desconhecido, € inevitavel que essa alteracdo
ocorra.

“O fruto do Espirito é amor, alegria, paz, resignacao, tolerancia, bondade, fé,
brandura, modéstia, humildade”. Tal fruto ndo vem para aquele que ainda ndo aprendeu
a apreciar o Cristo, Sua Presenca, Poder e Jurisdigdo. Antes da consagragédo e devogéo
em que alguém abandonou tudo pelo Cristo, deve proceder a colheita desse fruto. Mas,
quando chegar o tempo, ndo mais se sentird s6, ndo mais temera. Podera caminhar no
Vale da Sombra e da Morte e mesmo assim, a Presenca estara com ele, repousando no
centro do seu ser, ainda que sobre a sua cabeca desabe a tempestade. E Deus realizando-
se como ser individual, entdo ele O vé como Ele é e Deus aparece como suprimento,
abundéancia, harmonia, paz, alegria em sua experiéncia.



Capitulo XVII

ILUMINACAO, COMUNHAO, UNIAO

A Meditacdo conduz a iluminacdo que se torna comunhdo e por fim unido. A
iluminacdo € uma experiéncia individual que ndo esta relacionada com qualquer rito
externo ou forma de adoragdo. Depende exclusivamente de nossa propria realizago. E
uma experiéncia que se processa dentro de n0s mesmos, inteiramente a revelia de
qualquer outra pessoa. Nao pode ser praticada por ninguém, marido ou mulher, filho ou
amigo, nem buscada em companhia de outros. E necessario isolar-se no intimo santuério
do préprio ser e ai realizar sua experiéncia de Deus.

De certo modo é possivel repartir nosso aperfeicoamento com outros que ja
sejam iluminados ou estejam no Caminho da lluminagédo, mas lembremo-nos sempre de
que a experiéncia de Deus €é individual. Se ela vier a nés no meio de uma multidao,
mesmo assim, continuara solitaria, sem nenhum participante.

Nenhuma tentativa deve ser feita no sentido de propagar a verdade que foi
revelada antes que ela se alicerce na prdpria consciéncia. Posteriormente a orientagdo
vira sobre como, quando, e em que circunstancias deveremos participar a revelacao.

A iluminacdo é acessivel a todo individuo sequioso de consegui-la, de acordo
com a intensidade desse desejo. Porém, enquanto estiver esforcando-se por esse contato
com Deus, deve o aspirante manter oculta essa centelha até que ela se torne chama; e
apos os primeiros vislumbres de iluminacdo, conservar em segredo para 0 mundo, no
intimo de si mesmo, o Cristo recém-nascido. Ndo se deve falar Dele, de modo algum,
revela-la ao mundo, pois este, em sua ignorancia e insensatez, pode tentar prejudicar
destruindo a propria confianca e certeza em Sua Presenca, em Seu Poder.

O mundo procura sempre aniquilar o Cristo. Nas mais remotas escrituras
conhecidas do homem, através de todos os tempos, as profecias indicam a vinda do
Messias e sua crucificacdo. Ha na natureza humana algo que ndo deseja ser destruido:
egoismo, malvadez, arrogancia - e a Presenca do Cristo é o Unico Poder que os destroi.

Simbolicamente, a manutencéo desse segredo se afigura a viagem ao Egito para
esconder o Cristo infante. No exato momento em que o mundo percebe em alguém pura
devocéo ao Cristo, passa a ridiculariza-lo, tentando afasta-lo do porto em que ancorou.
O anticristo, sugestdo de uma entidade a parte de Deus (a mentalidade coletiva da
humanidade), procura com a sutileza da serpente, semear divida e minar a fé. Deve-se,
portanto manté-lo em segredo, até quando a Consciéncia Cristica de tal forma se
desenvolver, se fundamentar, se radicar, que se torne a prépria atividade da vida
humana. Entdo poderemos enfrentar o mundo e revela-Lo sem que nos preocupe ou
afete qualquer duvida ou abuso que o mundo lance sobre nos.

E somente quando nds apresentamos o Cristo a0 mundo que corremos o risco de
perdé-lo. Quando o Cristo reveste nossa vida, Ele mesmo, silenciosamente, se apresenta
ao mundo, tdo suave, tdo silenciosamente que todos sentirdo Sua influéncia.

Apols os primeiros vislumbres, muitas tentagdes nos arrastam, mesmo Jesus
enfrentou tentacdo de caréncia, a tentacdo da fama e a tentacdo do poder pessoal.
Resistiu a elas e a todas superou. Essas mesmas tentacfes sitiam o ser humano e muitas
vezes se multiplicam, tdo logo ele consiga, mesmo que seja um grau minimo de
iluminacdo espiritual. Progredindo na Senda, essas tentagcdes desvanecem, uma por uma,
persistindo apenas o egoismo, a tentacdo de acreditar que o eu da personalidade (ego)
pode ser ou fazer algo. Essa também acabaré cedendo ao Cristo erigido em nos.



N&o ha limite para a profundidade da Cristificacdo. A iluminacdo conduz a
comunhdo, estadgio no qual ha trocas reciprocas, algo fluindo de Deus para nossa
consciéncia e desta para Deus. E a meditacdo o caminho do mais intenso grau, jamais
experimentado, mas nos ndo devemos conduzi-la, Deus € que a conduz. Ela ndo pode
ser produzida por esforco algum de nossa parte, ndo pode ser forcada, a ndés cabe
pacientemente esperar e sentir o jubiloso e tranquilo intercdmbio entre 0 Amor de Deus
que nos toca e nosso amor que a Deus retorna.

Na Comunhdo, a atividade de Deus €é continua, sempre presente, eventualmente,
¢ atingido um ponto de transicdo em que se opera uma transformacao radical, ja ndo
vivemos nossa prépria vida, Cristo vive em nds, e através de n6s. Tornamo-nos meros
instrumentos dessa divina atividade; ja ndo temos vontade propria, ja nada desejamos,
vemos quando e para onde fomos enviados, j& nada temos de nosso, nem provisoes,
nem mesmo salde. Deus estd vivendo Sua vida como nossa vida. Entdo, o manto do
Espirito nos envolve e se alguém toca nossa consciéncia, € o Manto do Cristo que ele
toca, ainda que seja apenas a fimbria do Manto, a cura e a reden¢do se manifestam.

Envoltos nessa vestimenta, € desnecessario ir a algum lugar para transmitir a
mensagem do Cristo a0 mundo; o mundo nos buscara onde quer que estejamos,
entretanto precisamos estar revestidos da Consciéncia do Cristo. Levar ao maximo, a
Comunhao resulta em Unido com Deus; entdo, tal estado de consciéncia é alcancado e
se torna possivel a qualquer hora do dia ou da noite; recolhermo-nos interiormente e
sentirmos a Presenca do Senhor. E como se Ele tivesse dizendo: “Caminho a teu lado,
mas agora estou dentro de ti”. Finalmente, a voz silenciosa: “Até o presente tenho
estado dentro de ti, mas agora EU SOU TU, EU penso, falo e ajo como tu. Tua
consciéncia e Minha consciéncia sao Uma e a Mesma, pois agora, hd somente MINHA
CONSCIENCIA”,

Alcancando esse estado, ja ndo ha comunhdo, ndo ha mais dois, ha somente UM
e esse é Deus, expressando-se, revelando-se, realizando. E o casamento mistico em
cujas napcias somos testemunhas de nds mesmos, tornamo-nos Aquilo que Deus juntou,
na Unido Indissoltvel que existiu desde o principio: “Eu e o Pai somos Um”. Nessa
unido mistica, todas as barreiras se diluem e mesmo nossas opinides intelectuais se
dissolvem na Sabedoria Universal. H& completa rendicdo do ego ao UM universal.
“Tudo que tenho é Vosso, minhas maos, a totalidade de meu coracdo, de meu corpo,
ndo necessito de nada nem de ninguém. Dentro de mim esta tudo o que eu preciso —
pdo, 4gua e vinho”. Esse € o nivel da experiéncia espiritual.

No Canto de Salomao, esta experiéncia é descrita quase como se fora um amor
humano, o que absolutamente ndo é. Na comunh&o sentimos nosso amor fluindo para
Deus e o0 amor de Deus fluindo em nds, como transborda o amor materno sobre seu
amado filho. Tudo termina com a unido, entdo, ja ndo existe Eu, ha apenas Deus e ao
contemplarmos o mundo, vemos somente 0 que Deus Vvé, sentimos 0 que Deus sente,
pois ndo ha outra consciéncia, ndo ha “tu”, ndo ha “eu”, ha apenas Deus.

Esses momentos de Unido sdo de valor inestimavel, sdo poucos esses momentos
preciosos e revelam o mundo como ele é. Se alguém consegue experimenta-los uma
vez, podera experimentéa-los sempre. E necessario somente “encontrar o caminho”.

Dias virdo em que a Terra ficara tdo plena da Presenca do Senhor que
desaparecera a lembranca desse periodo de materialidade. A iluminacédo dissolvera toda
sombra criada pelo ego-personal, entre o Sol Divino e a luminosidade de Seus raios.

Sobrevindo a iluminagdo, ja ndo mais necessitamos dos objetos do mundo
circunjacente, pois tudo e todos se tornam parte de nosso ser. Desaparece para sempre a
inquietacdo porque Deus vive a nossa vida e nos transformamos em simples
espectadores, observando Sua realizacdo que se apresenta como nossa experiéncia. No



siléncio de nossa consciéncia é que se expressa 0 Poder Creador de Deus. Tudo o que
houver de bom para nés, onde quer que esteja no Universo, se encaminhara para nos.

E a bondade de Deus que através de nos flui para 0 mundo. Ja ndo teremos mais
bens pessoais, desvanecendo-se 0 sentimento de posse, de aquisi¢cdo e de poder pessoal.
Em seu lugar, envolve-nos a Totalidade, a abundancia de Deus em Sua Infinita
Plenitude. A Gloria de Deus se revela em nossa vida como nossa vida. Essa Plenitude
entdo se manifesta como harmonia em nosso relacionamento, satisfacdo nos negdécios,
resplendor em nosso semblante e vigor em nosso corpo. Todo jubilo que se exterioriza
do nosso ser € um testemunho silencioso do poder do EU.



Capitulo XVIII
UM CIRCULO DE MESSIANISMO

Nos tempos modernos é razoavel esperar que haja muitas pessoas de tal modo
dedicadas a via Cristica, que suas préprias vidas se desenvolvam num contato espiritual
permanente. Sera concebivel um grupo de adeptos ou ardentes aspirantes a Senda
Espiritual que, sinceramente, aceitem a hipdtese de que “por eles mesmos nada sdo e
que Deus € tudo?” Sera possivel encontrar-se no mundo uma pléiade de individuos que
tenham alcancado o nivel de consciéncia em que as suas vidas passam a ser vividas pelo
Espirito? Tal pléiade serviria de padrdo para 0 mundo inteiro.

Sempre tem surgido individuos que, isoladamente, conseguiram a Graga do
Cristo, mas, em nenhum periodo da histéria do mundo foi essa conscientizacdo
alcancada e mantida por grupos, é que até o presente ndo foi encontrada nenhuma
formula efetiva capaz de transmitir a Consciéncia Cristica as multiddes. Jesus ensinou a
verdade a doze discipulos e mais trés ou quatro aptos para entendé-la. Budha ministrou
ensinamento da Verdade a varios adeptos, mas apenas dois O compreenderam. E entre
os discipulos de Lao-Tse, s6 um correspondeu.

Hoje a Sabedoria esta alvorecendo na consciéncia humana. “Ouve 0 lIsrael, o
Senhor nosso Deus ¢ UM”. Esse preceito de Unidade é o antigo segredo dos misticos
revelado através dos grandes farois espirituais do mundo, nas mais diversas épocas.

E isso que nos capacita a compreender a Auto-Realizaco: Se eu estou no Pai e 0
Pai esta em mim, entdo tu estds em mim e eu estou em ti; e estamos todos no Pai, unidos
em uma so consciéncia.

No mundo atual, ndo obstante as diversas formas de adoracdo religiosa
existentes, os adeptos de qualquer crenga devem estar aptos para aderir a essa antiga
ciéncia de Unidade. Esse ensinamento é universal e de modo algum interfere, em nossa
maneira habitual de adorar a Deus. Na realidade, ndo ha separagdo entre “teu”
ensinamento e “meu” ensinamento; o que ha é o Espirito de Deus interpenetrando a
consciéncia receptiva. O Espirito de Deus opera atraves de mim para tua libertacdo e
através de ti, para a minha, uma vez que somos um s6 em Cristo. Em matéria de
preceitos religiosos 0 mundo tem avancado, desde os remotos dias de Jesus, Budha,
Lao-Tse; porém, a maior parte desses ensinamentos tem constituido apenas mera
especulacédo no reino do intelecto.

De algum modo, se em qualquer lugar houver um grupo que esteja vivenciando
a vida Cristica, esta tera de se manifestar. Mesmo sem falar sobre a Verdade, mesmo
sem ministrar aulas sobre a verdade, basta viver a Verdade em siléncio e a Presenca, 0
Poder de Deus serdo manifestados. Enquanto permanecerem em discérdia e desarmonia,
deverdo resistir a tentacao de “afirmar a Verdade”, buscando primeiro atingir o Centro
Divino em seu interior onde foi erigido o Cristo e deixa-Lo “endireitar os caminhos”. A
solucéo, a resposta para todos os problemas € a realizacdo do Cristo. Ele é a béngéo, ndo
eles. Cristo sepultado no timulo da mente, ndo aparecera, ndo fara milagres, mas o
Cristo ressurgido do tumulo através da Meditacdo e da Comunh&o é o verdadeiro
milagre.

Quando a atividade do Cristo se faz presente em nossa consciéncia, todas as
nossas necessidades sdo supridas, atingindo também aqueles que estiverem receptivos a
essa presenca. Estes passardo a influenciar outros, e assim sucessivamente poderdo
circundar o mundo inteiro.



Toda pessoa que tenha se preparado para o despertamento do Cristo Interno, esta
apta a tornar-se parte integrante desse circulo de luz. Contudo, essa experiéncia, nao &,
de imediato acessivel a todos, assim como néo é possivel a alguém avancar no estudo da
Engenharia e do Direito sem os processos preliminares.

Muitos daqueles que se interessam pelas coisas profundas do Espirito gostariam
de incluir seus familiares e seus amigos como companheiros de jornada, mas, nem
sempre isso é possivel. Com freqiiéncia, os membros da mesma familia ou pessoas
estreitamente ligadas por lacos de amizade, amor ou outros interesses, sdo, justamente
as que se opdem a Verdade; sdo o terreno estéril a que o Mestre se refere. A ninguém é
dado saber ou julgar quem é que esta pronto para o desabrochar da alma. Trata-se de
algo que se processa dentro de cada um. S6 mesmo entre ele e Deus. Mas, pouco a
pouco, cada joelho devera dobrar-se, até que finalmente todos participem da heranca
divina.

O aperfeicoamento espiritual sempre se inicia em um individuo, comeca na
consciéncia de uma pessoa, pode ser na tua, pode ser na minha e tudo depende do grau
de conscientizacdo do Cristo.

O Cristo interno, ativo, realizado em alguém, torna-se uma poderosa forca no
mundo. A todo momento, é possivel que haja alguma pessoa receptiva em qualquer
lugar: em um hospital, em um cércere, em um campo de batalha ou nos meandros da
politica, clamando: “O Deus, ajuda-me!” seja qual for o caso ou a circunstancia, no
momento em que uma suplica de uma alma receptiva for dirigida a Deus ai estara, em
toda plenitude do Cristo Realizado. Ninguém pode aprisionar o transbordamento da
plenitude do Cristo Realizado, livre do mundo, e ninguém podem avaliar quantas
pessoas encontram cura mental, fisica, moral, financeira, através do simples ato de
invocar 0 Desconhecido, esse Cristo liberto por ti ou por mim num momento de
meditacdo.

Essa é a razdo pela qual sempre peco aos nossos adeptos do Caminho Infinito
para que reservem um periodo de tempo, diariamente, para a meditacdo. Que esse
periodo de tempo seja dedicado inteiramente a Deus, ndo para eles, suas familias, seus
negocios ou seus clientes, mas exclusivamente para Deus. Em outras palavras:
reservemos para Deus um periodo de meditacdo no qual O buscamos de méos limpas:

“Pai, nada busco. Venho a Ti com 0 mesmo espirito com que iria a minha mae,
em condic¢do de agasalhar-me para a comunhdo por amor. Tu és o Pai e a Mae do meu
ser, Fonte de minha vida, minha Alma, meu Espirito. Nao venho pedir-Te favores,
venho a Ti pela alegria da comunh&o, para sentir a seguranca da Tua M&o na minha, o
toque do Teu Dedo no meu ombro, para estar em Tua Presenca”.

A Presenca de Deus quando realizada, na consciéncia de alguém, eleva-o a
condicdo de Salvador do Mundo. Afastem-se da idéia errbnea de que apenas um
individuo pode manifestar o Espirito de Deus na terra. Qualquer pessoa estd apta a
realizar o Espirito de Deus que jaz latente em todos nos. Se este livro puder encaminhar,
conduzir alguns para a realizacdo dessa experiéncia, entdo, tais realizados se tornaréo
capazes de auxiliarem outros a encontrar o caminho que conduz a essa experiéncia.

O Salvador é o Espirito de Deus, ndo um homem ou uma mulher, é o Espirito do
Senhor que deve ser realizado por mim e por ti, individualmente. O maximo que um
livro espiritual pode fazer é induzir o estudante a compreenséo de que dentro dele esta o
reino de Deus e inspirar-lhe o desejo de O conquistar.

O maximo que um mestre espiritual pode fazer é ampliar a consciéncia daqueles
que o procuram de forma que eles consigam atingir a realizacdo do Espirito do Senhor.



Mas, um mestre, um veterano, no proprio caso de Jesus, o Cristo, ndo pode fazer isso
para o mundo inteiro. Mesmo entre seus discipulos, nem todos foram receptivos; Judas
ndo correspondeu ao Cristo. Somente aqueles que tém fome espiritual poderdo ser
elevados ao alcance da experiéncia de Deus atraves de um mestre espiritual.

Em todas as épocas, muitos misticos tiveram oportunidade de abrir a consciéncia
de adeptos para a experiéncia do Espirito do Senhor. Em alguns casos, centenas a
obtiveram com a ajuda de seus mestres, mas 0 mundo 0s persegue em seu tenebroso
caminho de destruicdo de modo que muitos daqueles que alcangaram esse elevado
estado de consciéncia endeusaram tanto seus mestres quanto seus ensinamentos.

Cada um que pelo esforco empregado conseguiu ser tocado pelo Cristo deve
dedicar-se também a engrandecer a consciéncia de outros, do mesmo modo como a ele
foi feito. E assim se torna testemunha da atividade do Cristo através de sua propria
consciéncia, demonstrando ao mundo que, todo aquele que tiver suficiente interesse e
devocdo, podera atingir mesma experiéncia.

Onde quer que exista uma consciéncia realizada em Deus, ali se encontra um
instrumento através do qual Deus pode agir para alcancar e tocar outras consciéncias,
iluminando, suprindo e curando. Do mesmo modo, quando na meditacdo estiveres em
sintonia com o Infinito Invisivel, Cristo utilizard& como canal tua consciéncia, para
influenciar as vidas de outros, despertando também suas consciéncias e melhorando
suas condicdes.

A atividade do Cristo flui para onde quer que haja uma consciéncia humana
receptiva, pela Graca de Deus.

Dias virdo em que, no mundo inteiro, haverd um Circulo de Sabedoria Espiritual
formado pela Consciéncia Cristica de mestres e adeptos. Entdo, 0 mundo sera elevado,
ndo de um por um, mas aos milhdes. E se qualquer um buscar lluminacdo sera
suficiente focalizar sua consciéncia na de um dos membros do Circulo de Almas
Iluminadas.

Quando a consciéncia se liberta pela meditacdo individual, ndo sofre mais as
limitacGes de tempo e espago, de modo que todo aquele que no mundo a toque, dela
podera participar.

“A iluminagéo dissolve todos os lagos materiais e une todos os homens com as
cadeias douradas da compreensdo espiritual; reconhece a lideranca do Cristo, nédo
segue ritual ou regra, mas pratica o Amor Divino, impessoal, universal. Ndo pratica
outra adoracdo, além da chama interior sempre acesa no relicario do Espirito. Esta
unido é o estado livre da Fraternidade Espiritual. Somos um universo unido, sem
limites fisicos, em divino servi¢o a Deus, sem credos nem rituais, 0 Caminho sem medo,
iluminado pela Graga”.



the art of

meditation

Joel S. Goldsmith

"Joel Galdsmith was one of the grear spiritual teachers of the twentieth century. His iuspired and
profoundly inspiring baaks represent a vital coneribution ro the spititual awakening of humanity.”

——Eckhart Talle, author of The Power of Now




	Tradução anônima
	APRESENTAÇÃO
	Joel Goldsmith
	A ARTE DE MEDITAR
	SUMÁRIO
	Primeira Parte
	Segunda Parte




	MEDITAÇÃO – A Prática
	A FINALIDADE
	Capítulo V
	Capítulo VII
	“Eu vim para que eles tivessem vida e tivessem mais abundantemente. Eu vim para que tivessem Vida, minha vida, tua vida individual que não conhece idade, não deteriora, não muda de seu estado divino. Tu deves viver e mover-te com a consciência de nossa unidade. Nunca te deixarei, nunca te abandonarei; habita em Minha Palavra e deixa que Minha Palavra habite em ti. Tu deves confiar em Mim e salvar-te”.




