
PROGRAMA DE ESTUDO COM OBJETIVO DE 

DESENVOLVER A CONSCIÊNCIA DE CURA 

RECOMENDADO AOS ALUNOS DO CAMINHO INFINITO 

POR JOEL GOLDSMITH 

(http://eunocaminhoinfinito.com) 
 

 

“Inúmeras vezes nas aulas, eu disse que eventualmente a cura seria realizada com um sorriso, 
significando que existe pouquíssimo esforço consciente necessário para provocar a cura espiritual, 
e que quando se alcança um estado suficientemente elevado de consciência, as curas ocorrem 
naturalmente, e muitas vezes com uma rapidez surpreendente. Mas veio a mim recentemente que 
nossos estudantes acham que podem começar desde o início com esse estado de consciência com 
pouquíssimo esforço e, por essa razão, não estão realizando aquilo que se propuseram a fazer. Agora 
vou pedir a vocês que realmente e verdadeiramente queiram fazer mais e um melhor trabalho de 
cura, seja para suas famílias e amigos ou se desejam aceitar ligações de outros estudantes ou 
eventualmente adotar a prática séria de cura - para embarcar em um programa de estudo sério e 
prática incessante. Veja as Cartas do Caminho Infinito de 1954 até 1958 e escolha as Cartas 
referentes ao tratamento específico e princípios específicos de cura. Por exemplo: em novembro de 
1955, o tema da Carta foi “Sugestões para o trabalho de cura” e, nesse mesmo ano, havia outra 
sobre o "Trabalho de Proteção". 
Ao longo dos anos, existiram muitas Cartas sobre esses dois assuntos. Estude todas essas Cartas com 
diligência e sempre comece todos os dias com os capítulos O Novo Horizonte, do Livro: O Caminho 
Infinito e o Capítulo Trabalho de Proteção. Para problemas com relacionamentos humanos: Ame o 
Teu Próximo, do: Livro Praticando a Presença, e Relação de Unidade do Livro: A Arte de Curar 
pelo Espírito. (Joel Goldsmith) 

Nossos estudantes nunca ousem esquecer por um único dia que o que quer que apareça em sua 
experiência vem como uma atividade de sua própria consciência, e, portanto, é essencial que haja 
uma constante lembrança de Deus como o único Poder, a convicção de que o poder não está em uma 
pessoa ou no efeito, mas apenas na consciência invisível do indivíduo. Por causa do senso de mundo 
ilusório, devemos regularmente trazer à consciência a compreensão desses princípios revelados. Já 
que por uma negligência desses princípios, nós inadvertidamente aceitamos os problemas da 
existência humana. Por outro lado, por uma lembrança consciente de que Deus é o único poder e de 
que não há poder vigente, dissipamos a crença ilusória em dois poderes e sua atividade.  

 

Para construir uma consciência da Verdade, todos os alunos do Caminho Infinito devem conhecer 
as seguintes passagens, assim como conhecer seus próprios nomes: 



▪ Capítulo: O Novo Horizonte do Livro O Caminho Infinito 

▪ Capítulo: Deus é Um do Livro Vivendo o Caminho infinito 

▪ Capítulo: Proteção - Cartas de 1955 – do Livro O Coração do Misticismo 

▪ Capítulo: Quebre os grilhões que o prendem - Cartas de 1958 – do Livro O Coração do 
Misticismo 

▪ Capítulo: Contemplação Desenvolve O Observador do Livro Vida Contemplativa 

▪ Capítulo: Introdução do Livro Praticando a Presença 

▪ Capítulo: Ame teu próximo como a ti mesmo do Livro Praticando a Presença 

▪ Capítulo: A Relação da Unidade do Livro Arte da Cura pelo Espírito; 

Ao ler Programa de Estudo com o objetivo de desenvolver a Consciência de “cura” antes você precisa 
entender o que é a cura espiritual segundo o Caminho Infinito. 

No capítulo “A Natureza do Erro” em O Coração do Misticismo, Joel diz: “O tema da cura é amplo, 
e atualmente inclui não apenas cura espiritual, mas também cura mental, psicológica ou pela fé. 
Hoje, todos estes fazem parte do título de cura espiritual … então, quando você ouvir o termo “cura 
espiritual”, não tire a conclusão de que você sabe exatamente o que isso significa, porque não há 
como saber o que significa, exceto sabendo QUEM diz isso”. 
 
Na mensagem do Caminho Infinito, o significado do termo “cura espiritual” é muito diferente de seu 
significado em outros ensinamentos metafísicos. A cura espiritual no Caminho Infinito refere-se à 
cura baseada em princípios específicos revelados na mensagem do Caminho Infinito. Isso não quer 
dizer que os princípios de cura do Caminho Infinito estejam corretos e os outros estejam errados, mas 
apenas que os princípios do Caminho Infinito diferem daqueles de outros ensinamentos metafísicos. 
Para compreender o segredo da cura espiritual, Joel disse que é necessário conhecer a natureza de 
Deus, a natureza do erro ou da discórdia, e a verdadeira identidade de cada indivíduo, e isso vem 
através do discernimento espiritual. 
 
No Caminho Infinito, um curador espiritual não lida com a imagem humana e tenta mudá-la. 
“Nós vamos direto ao centro do ser e lá reconhecemos Cristo, o Espírito, a Presença e o Poder de 
Deus” (Joel). Ao fazermos isso, não curamos “o estado” ser humano; nós não o enriquecemos, 
embora seja assim que apareça para o mundo. O que fazemos é trazer à luz a sua identidade espiritual 
– aquilo que sempre esteve lá, mas que parece ter sido obscurecido”. Em outras palavras, no Caminho 
Infinito, “a cura é reveladora”. 
Agora em visto do que foi dito por Joel neste livreto em PDF estão reunidos os textos recomendados. 
 
 

MÉTODO: CAMINHO INFINITO NA PRÁTICA 
Estou lendo ou estou estudando? 
No capítulo “Contemplação desenvolve o espectador”, no livro A Vida contemplativa, foi 
originalmente a Carta Mensal do Caminho Infinito de agosto de 1961 onde Joel valorizou a Carta 
Mensal, dizendo: “Se eu tivesse que desistir de todas as atividades do Caminho Infinito, exceto uma, 
a que eu manteria nossa Carta Mensal. Essa Carta Mensal é uma atividade preciosa e valiosa, e por 
este motivo: É com o objetivo manter uma mensagem nova todo mês, uma mensagem grande o 
suficiente para durar um mês inteiro, porém com princípios específicos para uso e aplicação em 
nossa experiência diária.” Joel incentivou os alunos não apenas a ler as Cartas (Livro: O Coração do 
Misticismo), mas a estudá-las; para encontrar os princípios contidos nelas e aplicá-los na experiência 
de vida diária a fim de que eles possam tornar esse trabalho prático. Ele pensou na Carta Mensal 
como um “esboço para estudo e prática” e disse: “Muitas pessoas receberam a carta e disseram: 
'Oh, que lindo', ou ainda me escreveram uma carta: "Acho que essa foi a melhor que você já fez", e 
na verdade isto não significa nada, porque a menos que eles pudessem encontrar o que havia nessa 



carta e aplicá-los na experiência prática de suas vidas, o fato de ser bonito ou de soar maravilhoso, 
e até às vezes poético, realmente não tem sentido. É somente quando pegamos um princípio da Carta, 
ou dois princípios, e começamos a aplicá-los em nossa experiência que a letra se torna valiosa”. 
 
Portanto, temos a oportunidade de nos perguntar: “Estou lendo esses capítulos ou estou estudando-
os?” 
“O dicionário diz que “estudar” significa aplicar as faculdades mentais à aquisição conhecimento,” 
dedicar tempo e atenção à aquisição de conhecimento", "examinar algo com muito cuidado", "para 
investigar e analisar em detalhes", "para ler atentamente ou meditativamente", "para refletir, pensar 
e ponderar.” Embora nosso objetivo final seja uma experiência de Deus, o estudo é um passo 
importante em nossa jornada. Joel disse: 
 “Quando alguém não conhece a letra correta da verdade, é muito difícil adquirir a consciência que 
leva à experiência real de Deus. Portanto, a leitura e o estudo sinceros da letra da verdade são 
etapas que abrem a consciência para a experiência.” 
 
O estudo é dirigido à compreensão e lembrança. Nosso objetivo é entender e compreender o 
significado pretendido e o significado do que lemos; estar completamente familiarizado com os 
princípios apresentados para que possamos aplicá-los; e ver como o que lemos se encaixa na 
mensagem maior do Caminho Infinito. Queremos lembrar a essência do que estudamos, para que 
esteja em nossa caixa de tesouros espirituais da Verdade e podemos chamá-los quando precisarmos. 
É útil criar um método para estudar um capítulo que melhor se adapte ao seu estilo de aprendizado. 
Alguns de nós podem ler um capítulo lentamente, parando com frequência para refletir sobre o que 
foi lido. Outros analisam rapidamente o capítulo primeiro e depois voltam a considerá-lo com 
consideração. Alguns tomam notas enquanto leem, colocando a mensagem do capítulo em suas 
próprias palavras, e depois revisam e contemplam suas anotações. Alguns podem achar útil capturar 
a mensagem do capítulo de um desenho, um poema ou alguma outra forma de arte. Nós o 
encorajamos a encontrar o método que trabalha para garantir que você esteja realmente estudando 
esses capítulos, e não apenas lendo-os. Por exemplo: Uma Ferramenta de Estudo Contemplativo 
 
Um método de estudo que se mostrou muito útil para alguns estudantes é usar o que chamamos de 
“uma ferramenta de estudo contemplativo.” Compartilho aqui simplesmente como um exemplo de 
uma maneira possível de estudar. O estudo do método que você projetou para si mesmo pode ser 
muito diferente deste, mas será adequado para você. Ao concluir um capítulo, peça, pondere e 
responda a perguntas específicas. A ideia é usar as perguntas para nos ajudar a saber se realmente 
entendemos a mensagem e os princípios do capítulo em questão e para nos ajudar a identificar 
práticas específicas que podemos aplicar na vida diária. As perguntas utilizadas são: 

1. Qual é a principal mensagem deste capítulo? 
2. Como resumiria em algumas frases? 
3. Quais são os pontos principais deste capítulo? 
4. Quais princípios do Caminho Infinito são abordados neste capítulo? 
5. Que práticas foram recomendadas ou reforçadas neste capítulo? 
6. Foram utilizados versículos das escrituras para apoiar a mensagem deste capítulo? (Elas 

podem ser usadas para meditações contemplativas.) Que outras passagens das escrituras vêm 
a mim que se relacionam para a mensagem deste capítulo?  

7. Que novas ideias, revelações ou realizações obtive deste capítulo? 
8. [Com relação aos oitos capítulos essenciais] por que Joel identificou isso como os capítulos 

mais importantes nos escritos? Ao estudarmos o capítulo, se surgirem perguntas, as 
anotamos. Se não forem respondidas no capítulo, vamos à meditação contemplativa com 
uma atitude de receptividade. 

@reggisbrother 

  



PARTE I 
Capítulo - Proteção - Cartas de Março 1955 

No sentido material de vida, a palavra proteção traz à tona um pensamento de defesa ou armadura, 
um esconderijo de um inimigo, ou alguma sensação de afastamento do perigo. Nas ciências mentais, 
a proteção refere-se a algum pensamento ou ideia, ou alguma forma de oração que salvaria alguém 
de uma lesão ou mágoa de uma fonte externa. No uso da palavra proteção, o pensamento é 
imediatamente atraído para o fato de que exista em algum lugar uma atividade destrutiva ou 
prejudicial, ou presença, ou ainda um poder, e que a proteção, por palavra ou pensamento, é um meio 
de encontrar segurança deste próprio perigo ou experiência de alguém. 

No Caminho Infinito, aprendemos que Deus é Um: portanto, Deus é o Único Poder (Deut.6:4) e nós 
vivemos nesse Ser único conscientemente. No momento em que a ideia de Deus como Único começa 
a despontar na consciência, entendemos que em todo esse mundo não há poder nem presença da qual 
precisamos de proteção. Você verá isso à medida que se debruçar sobre a palavra “ONIPRESENÇA” 
e perceber que nesta presença do bem você está unicamente pleno com uma Harmonia Divina – uma 
harmonia que penetra e permeia a consciência, e é em si mesma a totalidade e apenas o Bem. 

Reflita sobre esta ideia e medite sobre ela, e observe como a revelação e a segurança vêm para você, 
dentro do seu próprio ser, que isso é verdade: Só existe Um, e por causa da natureza deste Único, 
não há influência externa para um ou outro, seja bem ou mal. Não há presença ou poder pelo 
o qual orar por qualquer bem que já não exista como Onipresença, exatamente onde você está. 

Em seus períodos de comunhão, note a certeza que vem com a percepção de que somente Deus É, e 
que a Presença de Deus é infinita. Não há outro poder. Não há outra Presença. Não há influência 
destrutiva ou prejudicial em qualquer pessoa, lugar ou coisa. Não há mal em nenhuma condição. Deus 
não pode ser Um e ainda assim encontrar uma existência separada e à parte desse Um. Só Deus está 
sendo – Pense nisso, só Deus É o Ser. 

Como então você pode orar a Deus em palavra ou pensamento? 

Como você pode se defender mentalmente ou fisicamente de alguma coisa se tem a percepção de 
Deus como sendo O Único Ser? 

O Mestre nos disse: “Não há nada fora do homem, que possa entrar nele e contaminá-lo; mas são 
as coisas que dele saem, essas são as que contaminam o homem”. Nossos estudos e meditações 
revelaram que a discórdia ou a desarmonia manifesta-se em nossa experiência hoje em dia através da 
atividade de nosso próprio pensamento. Aceitamos a crença universal de Um Poder, Uma Presença e 
Uma Atividade à parte de Deus. Aceitamos a crença de que alguém ou alguma coisa, fora do nosso 
próprio ser, pode ser uma presença ou poder para o mal em nossa experiência. E é exatamente a 
aceitação dessa crença bastante universal causa muito de nossa discórdia e desarmonia. 
Quando conscientemente nós trazemos de volta, dia após dia, à consciência real de Deus como Ser 
Infinito, Deus se manifestando e expressando a si mesmo como nosso ser individual, entendemos 
mais plenamente que todo poder flui de nós, através de nós. Como uma bênção, uma bênção para o 
mundo, mas que nenhum poder age sobre nós de fora de nosso próprio ser. 

Como estudantes-praticantes do Caminho Infinito, deve ficar claro para nós que não há poder 
agindo sobre nós de fora do nosso ser para o bem ou para o mal. 

Assim como aprendemos que as estrelas, as criações de Deus nos céus, não podem agir sobre nós de 
acordo com a crença astrológica, aprendemos que condições do tempo, clima, infecção, contágio ou 
acidente também não podem agir, chegamos a alguma medida, pelo menos da compreensão da 
natureza de Deus e da natureza do ser individual. Somos constantemente lembrados de nos tornar 
mais e mais conscientes da natureza de Deus, da natureza da oração e da natureza do ser individual, 
para que possamos nos entender como a fonte secundária de Deus, de quem é verdadeiramente dito, 
“Filho, tu és sempre comigo, e tudo o que Eu tenho é teu.” 



Toda a existência humana é composta da crença em dois poderes – o bem, e o mal. Toda religião em 
seu início nada mais era do que uma tentativa de encontrar algo que nos libertasse das condições 
externas ou dos poderes do mal. Ainda hoje a maioria das religiões perpetuam um conceito de Deus 
como sendo algum tipo de grande poder que, se pudermos alcançá-lo, nos protegerá e nos salvará 
dessas influências destrutivas as quais, declaram existirem fora de nosso próprio ser. 

Pense seriamente neste assunto de: Proteção ou Trabalho de Proteção, porque a cada dia nos 
deparamos com sugestões de perigos iminentes ou ameaçadores. Sempre alguma pessoa, algum lugar 
ou alguma coisa está sendo apresentada como um grande perigo ou poder destrutivo que devemos 
temer, ou do qual devemos buscar um Deus para nos salvar. É claro que, se houvesse tais perigos, e 
se houvesse tal Deus, o mundo teria descoberto muito antes disso alguma maneira de alcançar esse 
Deus. 

Deus como Único e Pleno torna totalmente impossível que qualquer influência ou poder destrutivo 
ou maligno exista em qualquer lugar – no céu, na terra ou no inferno – por isso: 

✓ Não cometa o erro de pensar em Deus como um grande poder capaz de salvá-lo, de uma pessoa 
ou influência destrutiva se caso você puder alcançá-Lo. 

✓ Não cometa o erro comum de pensar que O Caminho Infinito é apenas outro método de encontrar 
Deus, ou outra maneira de orar para trazer a influência de Deus em sua experiência, a fim de 
superar a discórdia, o erro, o mal, o pecado e a doença. Não! 

Em vez disso, entenda que esta Mensagem está trazendo a Consciência de Deus como Um. A 
Consciência de Deus como ser individual infinito. A Consciência de Deus como Todo-Presença e 
Todo-Poder. 

A crença universal em dois poderes, bem e mal, continuará a operar em nossa experiência até que 
individualmente – lembremos disso, você e eu individualmente – rejeitemos a crença em dois 
poderes. No décimo capítulo de Lucas, você vai ler que o Mestre enviou os setenta discípulos, “de 
dois em dois, em toda cidade e lugar, Ele viria”. Quando os setenta retornaram, eles se alegraram, 
dizendo: “Senhor, os demônios estão sujeitos a nós através do Teu nome.” 

Mas o Mestre respondeu: “. . . não se alegrem, que os espíritos estão sujeitos a você: mas sim 
regozijem-se, porque seus nomes estão escritos no céu.” 

Nesta época atual precisamos de muito pensamento protetor, mas a natureza desse pensamento deve 
ser a percepção de que Deus-É-Tudo-O-Que-É impossibilita de existir alguma fonte de maldade no 
mundo ou alguém capaz de operar individualmente na experiência.  
Nosso Trabalho de Proteção, ou nossas orações por proteção, deve consistir na percepção de que nada 
existe em lugar algum, a qualquer momento em nossa experiência do passado, presente ou futuro que 
seja de natureza destrutiva. Através de nossos estudos e meditações, eventualmente chegaremos 
àquele contato de Deus em nós, no qual receberemos a segurança Divina: “Eis que estou sempre 
contigo.” 

Isto não virá como uma proteção contra os poderes malignos ou forças destrutivas, mas como uma 
garantia contínua de uma Presença, um Poder, um Ser, uma Vida, uma Lei. É nessa consciência de 
Unicidade que encontramos nossa paz. 
Seria uma coisa maravilhosa se os estudantes levassem esse assunto de proteção para a meditação 
diária pelo próximo mês ou dois, sem dizer nada a ninguém. Não discuta ou mencione isso, mas 
apenas mantenha um assunto secreto dentro de si até chegar a um lugar na consciência onde você 
realmente possa sentir que Deus é Um, e que o segredo da proteção não está em buscar a Deus para 
salvá-lo ou protegê-lo contra alguma invasão externa, mas sim que: segurança, proteção e paz são 
totalmente dependentes de sua lembrança e realização da verdade de Deus como Um – Infinito. 



Você não vê que o mundo está buscando a paz (da mesma forma que procura segurança e proteção) 
fora de seu próprio ser? 

Considerando que, nenhuma paz, segurança ou proteção será achada exceto em nossa realização 
individual de: Deus como Um – o único Ser, Presença e Poder. 

Não podemos dizer ao mundo sobre paz, segurança ou proteção, mas podemos encontrá-lo por nós 
mesmos e assim deixar o mundo ver através de nossa experiência que encontramos um caminho mais 
elevado do que a crença supersticiosa em algum poder do bem que milagrosamente nos salvaria de 
algum poder do mal. Não podemos dizer ao mundo que não há perigo de fontes externas, influências 
ou poderes, mas a nossa compreensão dessa verdade pode tornar a harmonia, completude e perfeição 
de nossas vidas tão evidentes que os outros, um por um, irão procurar o que Nós encontramos. 

O que nós encontramos? 
Achamos um Deus a quem podemos orar e de quem podemos receber favores especiais que outros 
menos favorecidos não podem receber? Não! Achamos um Deus a quem podemos orar e receber cura 
ou suprimento ou proteção? Não! 
Nós não encontramos tal coisa. Nós encontramos Deus como Um. 
Nós encontramos Deus como nosso próprio ser. 
Achamos que Deus é a Vida – não uma vida sujeita a pecado, doença ou morte, mas a única e A 
Única Vida; 
Descobrimos que Deus é a Lei – não uma lei que possa ser usada para compensar as leis da 
hereditariedade, infecção, contágio ou doença, mas a Lei Infinita e Onipresente – mantendo e 
sustentando a harmonia e perfeição de Sua própria criação em todos os momentos. Deus é Um e, 
além dele não há outro. Porque conhecemos a natureza de Deus como Uno, conhecemos a natureza 
da oração como a realização do Uno. 

“Olhe para Mim e seja salvo, todas as extremidades da Terra: porque EU sou Deus e não há outro.” 
(Isaías 45:22) 
 
Confiança Espiritual 

A Harmonia Espiritual vem rapidamente, quando desistimos do desejo de procurar harmonia física 
ou externa. Este é o significado interno das palavras do Mestre: “Deixo-vos a paz, a minha paz vos 
dou; não voa-la dou como o mundo a dá. Não se turbe o vosso coração, nem se atemorize”. A Graça 
Divina vem na proporção em que nos afastamos de todo sentido de humano de paz, prosperidade ou 
saúde, e buscamos a realização da “Minha Paz”, que inclui a saúde ou harmonia do Espírito. 
 
Paulo nos diz: “Não erreis: Deus não se deixa escarnecer; porque tudo o que o homem semear, isso 
também ceifará. Porque o que semeia na sua carne, da carne ceifará a corrupção; mas o que semeia 
no Espírito, do Espírito ceifará a vida eterna”. Entendemos que, no primeiro caso, estamos sendo 
advertidos contra uma fé, confiança ou dependência da criatura – isto é, aquilo que aparece como 
efeito. No entanto, “semear no Espírito “, colocando a fé, a confiança e a esperança no Infinito 
Invisível, é colher as coisas do Espírito e, desta forma, nós honramos o Criador, e não a criatura. Isso 
foi o que o profeta Isaías quis dizer quando advertiu os hebreus contra sua fé nas coisas humanas: 
“inclinam-se perante a obra das suas mãos, diante daquilo que fabricaram os seus dedos”, um 
profundo Princípio é revelado neste aviso. 
 
Neste ponto do nosso desenvolvimento, é necessário perceber que deixamos para trás a Lei Mosaica, 
e que nós estamos sob a Graça da Verdade. Certamente agora sabemos que os bons humanos não são 
recompensados por Deus, nem os humanos maus são punidos por Deus. O que quer que haja de 
recompensa ou punição vem pela experiência humana, vem através da nossa própria crença em tais 
coisas. Muitas vezes os alunos reclamam amargamente sobre os problemas de sua experiência durante 
sua busca por Deus, não percebendo quão afortunados eles são por estarem em meio à esses 
problemas enquanto buscam a revelação e realização de Deus, porque, até que alguém tenha sido 
despojado de toda ajuda humana ou material, não se pode conhecer a experiência de uma confiança 
completa no Infinito Invisível. 



 
Nascemos em um mundo onde primeiro aprendemos a confiar em nossos pais e familiares, depois 
nos professores, maridos ou esposas, e muitas vezes acabamos dependendo de nossos filhos. Entre 
uma coisa e outra, tornamo-nos dependentes de medicamentos e dinheiro, e em geral, a pessoa não 
aprende que há um Invisível Infinito que é muito mais capaz de suprir todas as suas necessidades, e 
muito mais confiável do que alguém ou qualquer coisa do reino visível. Para o humano contente de 
passar a vida desta maneira, é naturalmente prazeroso encontrar à mão aquelas pessoas e coisas em 
que ele possa confiar, mas sorte dele se não chegar um dia em que descubra que os seres humanos e 
os recursos materiais falharam com ele. 
 
No entanto, aqueles que se colocaram na busca primeiro de Deus encontrarão a viagem encurtada no 
que se refere à experiência de fracasso por parte de amigos, parentes e coisas, porque então vem a 
confiança completa naquilo que até agora nunca tinha sido experimentado – o Infinito Invisível. E 
que tesouros espirituais podemos trazer através da percepção de: “Minha Graça lhe basta” e “nem 
só de pão viverá o homem, mas de toda Palavra que sai da boca de Deus”! 
 
Um Ponto Importante na Prática Espiritual 

A Prática Espiritual que abrange todas as fases do trabalho de cura é muito mais do que declarar ou 
saber alguma Verdade depois de uma discórdia chamar à sua atenção. A Prática Espiritual é uma 
percepção constante e consciente de Deus como Onipresença – de DEUS “como” a Vida, Lei, 
Substância, Continuidade, Atividade, ou seja, a própria Alma e Inteligência de todo Ser. 
 
Suponha que, neste exato momento, você receba um telefonema pedindo ajuda e você resolva entrar 
em meditação ou comunhão a fim de dar um tratamento de cura. E se, consciente ou 
inconscientemente: “Não erreis, Deus não se deixa escarnecer; porque tudo o que o homem semear, 
isso também ceifará.” (Gálatas 6:7). O que você fez no tratamento? Você aceitou a discórdia e espera 
que a harmonia seja restaurada através do seu tratamento ou oração, seu sucesso será limitado demais, 
e seus fracassos serão mais numerosos do que seus sucessos. Quando um pedido vem anunciando 
alguma forma de discórdia, é necessário lembrar conscientemente que isso não é uma discórdia ou 
desajuste que deve ser corrigido através do seu esforço ou mesmo através de Deus, mas sim que esse 
é um pedido específico para saber que, como Deus era no princípio, então Deus é agora, e Deus 
sempre será! 
 
A menos que você esteja vivendo a Vida Espiritual de maneira a mantê-lo na percepção de que o 
passado e o futuro são UM – aqui e agora, no presente – você estará correndo o risco de receber uma 
ligação dizendo: meu amigo acaba de ser morto: por favor me ajude. Você estará em uma posição 
muito embaraçosa, porque você será chamado ou a levantar os mortos ou aceitar a morte como um 
acontecimento real e meramente dar um tratamento ou meditação para o conforto do desamparado. 
Esta situação nunca deve acontecer para você: você nunca deve estar em tal estado de consciência 
onde qualquer um pode anunciar que alguém foi morto ou faleceu e, a partir daí, esperar que você 
vai fazer algo espiritual sobre isso. 
 
Ao viver a verdadeira Vida Espiritual, você não está esperando por chamados de discórdia ou 
desarmonia. Você está vivendo em tal Estado de Consciência que só Deus é a Realidade, e toda a sua 
experiência é a de habitar na realização de Deus governando, mantendo e sustentando o seu próprio 
universo – desde o início dos tempos até ao final do mundo. “Antes que Abraão existisse, Eu sou, eis 
que Eu estou convosco todos os dias, até o fim dos tempos”. Isso traz o passado e o futuro para o 
presente: se Eu estou com você desde antes Abraão, nada poderia ter ocorrido antes desse chamado, 
exceto o que era uma parte da demonstração do que sou – o Amor, a Presença e o Poder de Deus 
todos-incluídos. Se Eu estou com você até o fim do mundo, nada pode acontecer hoje, amanhã ou na 
próxima semana que já não seja uma parte da orientação, direção e proteção plenas do Princípio 
Divino deste universo. 
 
Na prática metafísica comum, você aceita consciente ou inconscientemente o fato de que existem 
pessoas no mundo que sofrem de discórdia e desarmonia, e que, a qualquer momento, alguém pode 
telefonar ou vir pessoalmente pedindo ajuda; e se você não for muito cuidadoso, você será tentado a 
cuidar disso. A menos que você já esteja vivendo na Consciência de Deus como Lei, Ser e Bem 



onipresentes, como a direção, orientação, inteligência, sabedoria, substância e realidade onipresentes, 
você automaticamente tentará promover ajustes, curas, harmonias e ressurreições através de meios 
espirituais, tudo baseado no fato de que um pecado, doença, acidente ou realmente já ocorreram. Mas 
o Caminho Infinito não é uma prática que começa com um pedido de ajuda. O Caminho Infinito é 
um modo de vida em que, em todos os momentos, vivemos e nos movemos e temos nosso Ser na 
realização de Deus como Onipresença, e nessa Consciência, sempre que uma aparência ou um 
chamado da discórdia nos alcança, somos capazes de sorrir, no verdadeiro conhecimento de que a 
discórdia ou desarmonia jamais aconteceu; portanto, não está precisando de ajuste. 
 
Aqui está um dos pontos mais importantes a serem alcançado no Caminho Espiritual. Uma vez, me 
ensinaram que os praticantes deveriam consciente e especificamente afirmar essa verdade todos os 
dias: que todos os que precisassem de mim, me encontrariam. Levou apenas vinte e quatro horas para 
perceber que isso era uma negação do Cristo. Como eu poderia dizer: “aqueles que precisam de mim 
me encontrariam”, e no momento seguinte, quando eles viessem a mim, eu diria: “Deus governa 
você; Deus é a sua vida; você é perfeito agora”? Você não vê que cabe a nós sabermos, antes que 
alguém venha a nós, que a perfeição é o verdadeiro estado do Ser deles, e que a perfeição é o 
verdadeiro estado de seu Ser, aqui e agora? Você realmente acredita que nós temos alguma coisa a 
ver com estabelecer ou trazer harmonia? Não! Não! Nosso lugar no Caminho Espiritual não é sermos 
reparadores de danos, nem ressuscitadores da vida, nem médicos, nem influências protetoras – essa 
função é de Deus! E não só agora, mas desde o começo, tem sido a função de Deus ser o Princípio 
Criativo deste universo, e ser o Princípio de manutenção e sustentação de todos os tempos. 
 
Veja bem, se você entende a Natureza de Deus, você entenderá que Deus é o Princípio Criador de 
toda existência; Deus é a Lei para toda a Criação; Deus é a Substância, a Realidade e Continuidade 
de toda a criação. Portanto, toda a Criação está em Deus e vem de Deus, sujeita ao governo de Deus 
e ao cuidado de Deus. É sua função conhecer essa Verdade. Você deve conhecer esta Verdade, e esta 
Verdade o tornará livre – livre do que? livre de aceitar as aparências e, em consequência, livre de 
tentar fazer alguma coisa sobre elas. 
 
Você vê em que a Mensagem do Caminho Infinito e sua prática difere da maior parte dos 
ensinamentos metafísicos? Viver o Caminho Infinito significa viver em constante e consciente 
realização de Deus como Ser Infinito, Onipresente e Eterno. Isto significa viver sempre na 
Consciência de que, antes de Abraão, Eu Sou o Divino Princípio, a influência protetora, mantenedora 
e sustentadora deste universo. Isso também significa viver na constante e consciente percepção da 
verdade de que “Eu estou com você até o fim do mundo”, e assim como nada poderia acontecer com 
você ontem, então nada pode acontecer com você hoje ou amanhã, exceto como parte da Graça de 
Deus. 
 
Nós poderíamos viver vidas com milagres constantes se nós apenas ficássemos na consciência desta 
Verdade: “Minha Graça lhe basta.” Tua Graça é minha suficiência” para todas as necessidades, 
mas não a Tua Graça que vem amanhã. Tua Graça, desde antes que Abraão existisse, é minha 
suficiência; Tua Graça é minha suficiência até o fim do mundo. Tua Graça do passado, presente e 
futuro é, neste mesmo instante, minha suficiência em todas as coisas. Todos os dias há tentações para 
acreditar que nós, nossas famílias ou estudantes estão na necessidade de algo na natureza da forma 
(pode ser comida, moradia, oportunidade, educação, emprego, descanso), mas a todas essas coisas, 
podemos responder: “nem só de pão vive o homem, mas de toda Palavra que procede da boca de 
Deus”, porque Tua Graça é a suficiência humana em todos os casos. 
 
A partir dessas duas passagens bíblicas, você pode construir tal Consciência da Onipresença do 
Invisível Infinito que você aprenderá a amar, desfrutar e apreciar tudo no mundo da forma e tudo o 
que existe como efeito para sempre. Nunca tenha a sensação de que você precisa de alguma coisa. Já 
que a Graça de Deus é sua suficiência, você não vive apenas pelo efeito, mas por toda a Palavra da 
Verdade que tem sido incorporada em sua Consciência, e por cada passagem da Verdade que você 
torna sua mesmo. 
 
Afirmar verdades e negar erros não fará sua Demonstração. Você deve aprenda a viver de acordo 
com cada Palavra da Verdade e tornar cada Palavra da Verdade uma parte da sua Consciência, para 
que se torne carne da sua carne, osso do seu osso, até que o passado, presente e futuro estejam todos 



ligados na percepção consciente da Graça de Deus como sua suficiência. Em outras palavras, sua 
Consciência da Verdade é a fonte, substância, atividade e lei de sua demonstração diária do Bem. 
 
Para aqueles que estão aceitando a Mensagem do Caminho Infinito como um modo de vida, eu 
gostaria de resumir isso, pedindo que você volte e traga o seu passado para o seu presente, e passe 
algum tempo, durante este próximo mês, conscientemente percebendo que a Graça de Deus era sua 
suficiência no que você chama de “seu passado” e isso antes mesmo de Abraão existir: o governo de 
Deus deste universo tem sido tão perfeito que nada de natureza discordante ou desarmônica pode 
acontecer com você ou com qualquer outra pessoa, hoje ou amanhã. E então, se você ouvir falar de 
um pecado, uma doença, um acidente ou uma morte, perceba imediatamente que isso não poderia ter 
acontecido, já que desde o princípio dos tempos Deus tem sido a Única Lei e Realidade em seu 
universo. 
 
Se praticar isso um dia você saberá o verdadeiro significado da Cura Espiritual. Você saberá o que é 
a Consciência de Cristo; você saberá o que significa viver, mover-se e ter o seu Ser na Consciência 
de Deus, nunca aceitando as aparências, tentações, discórdias, pecados, doenças ou acidentes como 
algo diferente das tentações de acreditar no tempo e no espaço. Se você for capaz de ver que o passado 
deve tornar-se o presente para que você seja capaz de abranger tudo com o termo “Eu Sou”, “Eu 
estou contigo”, no passado e no presente, “Eu estou contigo” desde antes de Abraão existir, Eu sou a 
Lei para você, Eu tenho sido a Lei para você, então você será capaz de dar o próximo passo e trazer 
o futuro para o presente, de modo que “até o fim do mundo” seja enraizado na sua Consciência, a 
Consciência da Onipresença do Eu Sou. Desta forma, todo o seu universo será envolvido no tempo e 
no espaço, desde antes de Abraão até o fim do mundo – tudo isso que trouxe você para o aqui e agora, 
para esse “Eu estou contigo”. 
 
O tempo de Deus é Agora, unicamente AGORA. O tempo de Deus existe desde antes que Abraão 
existisse, e continuará existindo até o fim do mundo. Porque “Eu estou contigo, desde antes de Abraão 
existir, até o fim dos tempos”, Eu Sou o Presente Imediato – AGORA. A Graça de Deus AGORA é 
sua suficiência, e a suficiência para sua família, amigos e estudantes – e para todos os que podem 
aceitar a Graça de Deus. 
 
Punição 

Às vezes, segredos tão profundos nos são revelados que somos abalados da cabeça aos pés, e quando 
isso acontece, aprendemos algo não apenas novo, mas algo que deve causar uma mudança drástica 
em nossas vidas. Tal é a experiência, quando nós percebemos a natureza da punição e as razões da 
punição em nossa experiência. 
 
Entender que Deus não pune e nem recompensa é um passo importante no seu desenvolvimento 
espiritual. Se você ficou impressionado com esta afirmação, você ponderou e meditou sobre ela, e, 
em algum lugar ao longo desta linha de reflexão interna, você chegou à conclusão de que todas as 
teorias religiosas que foram ensinadas sobre o assunto da punição foram errôneas, e isso por si só já 
deveria ter feito uma mudança impactante na sua vida. E se você tiver a coragem de continuar sua 
reflexão interior ao longo desta linha, você será levado, em última análise, à verdade sobre a punição 
e a razão para a punição, e isso lhe dará a oportunidade de remodelar sua vida. 
 
Deus é o Ser Individual manifestado, o que significa que Deus é o único Eu, e não existe meio para 
qualquer dano ou mal entrar para contaminar a Pureza Infinita da Alma de Deus, nem qualquer coisa 
que o mal possa atacar ou se ligar. Deus é o seu Eu, portanto Deus é o Ser em mim, e se eu fosse de 
alguma forma machucá-lo ou ofendê-lo, a quem seria dirigida minha ofensa, senão a mim mesmo? 
Isso esclarece as palavras do Mestre: “na medida em que o fizestes a um destes meus pequeninos 
irmãos, fizestes a mim”. Entendendo isto, você começa a ver que todo bem feito por você, a qualquer 
momento de toda vida, foi o bem feito para você e dentro de você; e você também começa a ver que 
todo mal ou pensamento do mal que você já dirigiu para outro, e toda a negação da verdade, foi 
direcionada para o seu próprio eu e, portanto, a punição é infligida a você e por você, porque o seu 
ato ou pensamento errôneo, supostamente dirigido ao outro, foi realmente direcionado para si mesmo. 
 



Quando o Mestre repetiu a antiga sabedoria: “tudo o que vós quereis que os homens vos façam, faça-
o também vós, porque esta é a lei e os profetas”, ele estava nos dando um Princípio: se não fazemos 
aos outros como queremos que os outros nos façam, não prejudicaremos aos outros, mas a nós 
mesmos. No estado da consciência humana atual, é verdade que os maus pensamentos, atos 
desonestos e palavras impensadas que nós mandamos para os outros podem fazer mal a eles 
temporariamente, mas, no final, sempre descobriremos que o mal não era tanto para eles, mas para 
nós mesmos. 
 
Nos dias que estão por vir, quando os homens reconhecerem a grande Verdade de que Deus é o Eu 
de cada indivíduo, o mal voltado para nós a partir de outro nunca nos tocará, mas será imediatamente 
rebatido para aquele que o envia. Na medida em que reconhecemos Deus como nosso Ser Individual, 
também percebemos que nenhuma arma levantada contra nós pode prosperar, já que o único “Eu” é 
Deus, e não temeremos o que o homem pode fazer contra nós, uma vez que o Ser que nós somos é 
Deus, e Ele não pode ser prejudicado. Nossa percepção disso enviará rapidamente o mal de volta, e 
muito mais rapidamente do que tem sido o caso. 
 
Uma vez que a primeira percepção desta Verdade nos chega, entendemos que não há mais nada que 
se refira a nós mesmos em relação ao que nosso vizinho faz a nós, e mais brilhará em nossa 
Consciência a percepção de que devemos nos observar – manhã, tarde e noite – devemos vigiar nossos 
pensamentos, nossas palavras, nossas ações, e certificar-nos de que nós mesmos não enviamos nada 
de natureza negativa que teria obrigatoriamente seu resultado dentro do nosso próprio Ser. 
 
Nunca, nem por um momento, acredite que isso resultará em você ser bom para evitar punição. Essa 
revelação vai muito além disso: permite que você veja que Deus é o seu Eu, e qualquer coisa de 
natureza errônea ou negativa que emana de qualquer indivíduo só tem poder no grau em que você 
mesmo lhe dá poder. Sua meditação resultará na revelação da natureza do seu verdadeiro Ser – de 
Deus como a natureza da sua Vida e Alma, e nessa percepção, você verá que esta é a Verdade de 
todos os homens, e que a única maneira de viver bem-sucedido é entender seu próximo como sendo 
você mesmo. 
  
E assim é que, seja qual for o bem ou o mal que você faz aos outros, você faz ao Cristo do seu próprio 
Ser – “na medida em que o fizestes a um destes meus pequeninos irmãos, fizestes a mim” (Mateus 
25:40). 
 
Por Quê? Quando a ajuda é solicitada em certas condições físicas ou mentais, a questão frequente é: 
por que a chamada cura espiritual é geralmente uma cura parcial? Além disso, por que é que uma 
pessoa prestes a se submeter a uma cirurgia pede ajuda e recebe uma cura milagrosa, e não uma cura 
que exclua a necessidade da cirurgia? Por que é que o paciente submetido a cirurgia é mantido 
totalmente livre de infecção ou faz uma recuperação mais rápida do que normalmente seria o caso, 
mas, contudo, se Deus tem alguma coisa a ver com a maior parte da cura, por que Deus não tornou a 
cirurgia desnecessária? 

Primeiro de tudo, você deve entender que não há graus de verdade. A Verdade é absoluta. Deus é 
absoluto. Deus é Verdade absoluta; Deus é o Ser absoluto; Deus é Infinito, Eterno, Imortal e Perfeição 
Onipresente. Deus é Tudo. Portanto, a totalidade do Infinito e a perfeição de Deus sendo 
estabelecidas, qualquer medida menor que isso que seja experimentada pelo paciente representa o 
estado condicionado de consciência que torna impossível realizar ou perceber a plenitude da atividade 
de Deus. Aqui você tem dois fatores: a Consciência do praticante e a Consciência do paciente. Vamos 
supor que a consciência do praticante é muito mais elevada e profunda do que a do paciente: assim, 
o paciente chega ao praticante com um estado de consciência condicionado em que não é possível 
para ele abrir a sua consciência completamente à plenitude da atividade de Deus. Pode ser que haja 
tanto apego ao corpo e ao senso de saúde pessoal que o paciente não deixa acontecer por completo, 
e assim receber o benefício total da plenitude infinita e da perfeição da atividade de Deus como 
Consciência Individual. Apesar do praticante poder ser um instrumento para uma cura completa e 
perfeita, a consciência condicionada do paciente nem sempre permite que isso aconteça. 

Por outro lado, o praticante pode não estar à altura da experiência do milagre da cura completa. Para 
estar no mais alto estado de Consciência, o praticante precisa alcançar essa elevação da 



Consciência Espiritual em que nenhum esforço é feito a fim de entrar em contato com Deus, 
com o propósito de curar. Ele permanece na Consciência de Deus como indivíduo, portanto, na 
percepção de que o indivíduo já pertence ao ponto de vista da Imortalidade e Eternidade, esse estado 
do Ser ao qual nada pode ser adicionado. O praticante que tenta usar a Verdade contra o erro, que 
está contatando Deus para o propósito de estabelecer a harmonia ou que ainda está na terceira 
dimensão da vida, no qual o corpo é algo separado e à parte da Consciência Espiritual, cometerá o 
erro de estar preocupado com a saúde contra a doença, ou se permitirá estar preocupado com o que 
parece ser algo menos que a perfeição na cena visível. 

Para uma cura completa e perfeita, o praticante deve permanecer na Consciência de Deus como o 
Todo Infinito, o que significa permanecer na Consciência de Quarta Dimensão da Vida, em que 
nenhum reconhecimento é dado aos pares de opostos – bom e mau, rico e pobre, moral e imoral, 
mortal e imortal. Nesta Consciência de Quarta Dimensão ou Consciência de Cristo, o praticante nunca 
está ciente de alguém ou de algo a ser curado ou corrigido, mas está sempre consciente da 
Onipresença do Ser de Deus. Quando o praticante é capaz de permanecer na Consciência de Cristo, 
sempre “naquela mente que também estava em Cristo Jesus”, então a plenitude do Ser de Deus flui 
livremente; independente de se tratar de uma doença aguda ou crônica, ou se a doença está no ponto 
de cirurgia, o praticante pode trazer para a realização consciente a demonstração da cura completa ou 
o desdobramento da Harmonia Divina. Mas quando a consciência do praticante está condicionada, 
então a cura só pode vir em proporção ao grau de condicionamento da consciência do praticante. A 
fim de completar a experiência de cura instantânea ou completa, o paciente também deve chegar a 
esse trabalho sem o pensamento condicionado de acreditar que o Poder de Deus pode conduzir 
alguém à doença, mesmo que não seja capaz de realizar todo o Desdobramento de Harmonia sem o 
auxílio da cirurgia. Pelo menos, o paciente deve ser capaz de relaxar sem pensamento ou opinião 
preconcebida sobre o que acontecerá, e deixar que a Consciência Divina do praticante se estabeleça. 

Você pode ver prontamente que a responsabilidade principal cabe ao praticante. Quando o praticante 
se eleva verdadeiramente acima dos pares de opostos a esse estado de Consciência em que todo o 
sentido de saúde e doença são inexistentes, e quando qualquer fase da cena humana não traz uma 
reação que tenha por trás o desejo de curar, corrigir, salvar, renovar ou regenerar, então, nesse estado 
de Consciência Espiritualmente Iluminada, o praticante chegará a resultados melhores. 

Quando você se aproxima desse estado de não reação ao mundo das aparências, em que você não 
reage alegremente às boas aparências e certamente não reage com medo ou com dúvidas quanto às 
aparências do mal, você faz trabalhos de cura muito maiores e é capaz de dar uma maior confiança 
na grande Verdade que Deus “é” àqueles que vêm a você, o que significa que a harmonia é, a 
perfeição é, a realidade é – e, apesar de todas as aparências contrárias, só o bem “É”. 

Capítulo - Quebre os Grilhões que o prendem – Cartas de 1958 

Muitas das dificuldades e lutas em nossa experiência surgem porque estamos vivendo em diferentes 
planos de consciência, às vezes um, às vezes outro, e frequentemente esses planos estão em conflito 
um com o outro. Em um plano, somos seres físicos com a mente, sendo o corpo o fator dominante; 
em outro plano, somos seres mentais com corpos, isto é, somos uma mente e um corpo, e o corpo é 
governado pela mente. Pode ser governado por uma atividade consciente da mente ou por uma 
atividade involuntária da mente. Existem muitos relatos em revistas e jornais sobre experiências que 
foram realizadas na área da “percepção subliminar”, através da televisão e do cinema. Nos primeiros 
experimentos, que foram realizados dentro de um cinema, o público foi instruído a dirigir-se para o 
saguão durante o intervalo, para comprar pipoca e coca cola. Mesmo não sabendo que essa sugestão 
foi dada a elas, porque o slide havia sido mostrado na tela tão rapidamente que se tornou invisível 
aos olhos e, portanto, não foi registrado conscientemente na mente, a maioria das pessoas no teatro 
foi impelida a obedecer a essa sugestão. Se elas queriam ou não pipoca ou coca-cola, não fazia 
diferença. A impulsão era tão forte que elas se sentiram compelidas a sair e comprar, dando o seu 
dinheiro para algo que elas podiam não querer e talvez nem tivessem comprado. Não era necessário 
que elas estivessem cientes da sugestão, vê-la ou ouvi-la, e não havia conhecimento de que ela estava 
sendo feita. Se uma pessoa não estiver alerta, ela obedecerá a instruções sutilmente dadas, porque a 
técnica não visa a mente consciente; é destinada ao subconsciente. Esses experimentos mostram até 
que ponto o corpo obedece aos ditames da mente. No nível humano de consciência, é exatamente isso 
que acontece. O corpo está sujeito à mente. Nesse mesmo nível de consciência, existem certas leis, 



mentais e físicas, que, se violadas, trazem punição. Esta é a lei de causa e efeito: “qualquer coisa que 
o homem semeie, isso também ele ceifará” – como você faz aos outros, assim será feito a você. Tudo 
isso ocorre porque, como seres humanos, vivemos em um plano mental, e até o corpo está sujeito ao 
controle mental. 

A Mente Ignorante da Verdade É uma Presa Fácil para as Crenças do Mundo 

Toda discórdia é um resultado da violação de alguma lei no plano humano, mental ou físico. Se não 
houvesse violação da lei, não haveria desarmonia – nem doença, nem pecado. Sempre algum tipo de 
lei é violada: sentar-se na friagem ou ficar com os pés molhados resultam em resfriado, a exposição 
ao contágio resulta em doença, comer imprudentemente resulta em distúrbios funcionais. Estas são 
leis mentais estabelecidas e, assim como o sujeito nos experimentos de percepção subliminar não tem 
conhecimento das sugestões empurradas para ele, não é necessário ter ciência dessas leis e aspectos 
mentais e físicos para ser afetado por eles e sofrer a penalidade que sua violação acarreta. 

Há milhares de leis das quais as pessoas podem não saber e, ainda assim, quando violadas, ocorrem 
penalidades: uma criança recém-nascida pode desconhecer os efeitos da friagem, mas se ela estiver 
na friagem, provavelmente ficará resfriada. Obviamente, uma criança nada saberia da existência de 
tal lei, mas não é necessário saber que existe uma lei ou que essa lei seja violada, para se sofrer a 
penalidade. Todo o erro neste mundo é tão universal e invisível quanto os slides que brilharam na 
tela nos experimentos de percepção subliminar, e opera da mesma maneira – sem uma percepção 
consciente disso. Isso faz de todos vítimas disso. É fato, todo mundo nascido neste mundo é vítima 
de todas as leis desconhecidas alojadas na consciência humana. Desde o momento da concepção, a 
consciência da pessoa é preenchida com crenças de poder nas pessoas e condições, e sua aceitação 
dessas crenças faz da pessoa uma vítima delas. 

Os havaianos sabem que o trabalho dos kahunas, bons e maus, é eficaz, principalmente por causa do 
medo individual ou crença em seu poder. Os aborígines da Austrália se envolvem em prática muito 
semelhante sob o nome de magia negra, e enquanto o kahuna do Havaí pode lançar seu feitiço com 
um pedaço de unha ou cabelo, o mago negro dos aborígines obtém os mesmos resultados apontando 
o dedo ou um pedaço de madeira afiado na direção da vítima, e no momento em que ele faz isso, sua 
vítima fica doente e morre em poucos dias. Por quê? Certamente não porque existe algum poder dos 
kahunas, e não porque existe algum poder na magia negra, mas apenas porque eles foram aceitos e 
temidos na cultura deles como um poder. O pecado e a doença operam no mundo da mesma maneira 
que essas magias – “por sugestão”. Não precisamos saber que a sugestão foi feita; só precisamos 
acreditar que os pensamentos e as coisas do mundo têm poder. 

A cura metafísica originalmente baseava-se no princípio da Verdade dissipando o erro, ou Verdade 
sobre erro. A ideia básica era que, se os maus pensamentos mantidos na mente tinham um efeito sobre 
o corpo, quanto maior o efeito teria bons pensamentos sobre o corpo. Com essa teoria, uma religião 
surgiu – “a religião do pensamento correto”. Fundamenta-se na ideia de que, em circunstâncias 
comuns, a raça humana é vítima de quaisquer crenças que circulam na consciência. Por exemplo, se 
uma epidemia é alarmante em uma parte do mundo, logo se espalhará por todo o mundo, porque de 
acordo com os adeptos deste ensino, onde quer que haja pessoas para pensar, há pessoas para aceitar 
o resultado do pensamento. Os metafísicos argumentaram que, se as pessoas em todo o mundo são 
presas fáceis de sugestões errôneas, verdades ou pensamentos corretos devem ter um efeito 
igualmente grande sobre o corpo, mas de natureza benéfica. 

A partir deste ensino em que o indivíduo enche sua consciência com a Verdade, que age 
terapeuticamente sobre o corpo e que se mostrou muito eficaz, cresceu a medicina psicossomática, 
fundada em princípios semelhantes. Usa a cura psicológica, ou seja, quer mudar a atitude do paciente 
de uma base negativa para uma positiva, uma técnica de encher a consciência com a Verdade, em vez 
de preenchê-la com erros, crenças e teorias. Uma mente imbuída de erro, pensamento errado ou 
pensamento negativo produz uma condição negativa no corpo, nas finanças ou na vida familiar. E 
uma mente imbuída de Verdade resulta em um corpo, finanças ou uma vida familiar saudável. Em 
outras palavras, trata-se aqui de decidir se alguém vai acordar de manhã e aceitar todo ou qualquer 
pensamento que lhe ocorre, ou se ele tomará uma posição positiva e rejeitará o negativo. 



Este tipo de prática foi um passo na direção certa, porque foi um afastar-se de deixar um espaço em 
branco na mente para o mundo agir. Se uma pessoa tem uma mente que apenas aceita tudo o que lhe 
é dado oralmente, visualmente ou invisivelmente, essa mente pode ser obrigada a seguir os ditames 
de um pensamento – “sugestão” – e pô-los em prática. O indivíduo que determinou seu próprio 
pensamento, sendo movido ou governado apenas pelo que ele próprio aceita, dará início a um novo 
caminho. Os efeitos da crença mundial deixam de ser um fator dominante em tal experiência da 
pessoa. Os estudantes da Verdade, independente de qual ensino da Verdade eles possam seguir, 
frequentemente são menos vítimas desse mesmerismo universal do que o mundo em geral e, além 
disso, eles são menos afetados pelas condições do mundo. 

Recuse-se a Aceitar as Crenças do Mundo como Poder 

Todos devem aprender a acordar de manhã e se apoderar de sua própria mente, percebendo: Nada 
pode entrar em minha mente de fora, porque minha mente é um instrumento através do qual 
Eu atuo – não um instrumento através do qual outra pessoa ou a crença do mundo atua. Minha 
mente é um instrumento que me é dado, assim como corpo é dado a mim, e assim como Eu 
mantenho meu corpo inviolável, também mantenho minha mente inviolável, livre de crenças 
do mundo. Não permito que minha mente seja usada por sugestão, influências de fora, por 
opiniões ou teorias externas. Eu faço da minha mente um instrumento para a Verdade de Deus. 
Minha mente é um instrumento através do qual Eu atuo. 

Essa percepção não pode ser alcançada através de uma fé cega de que Deus cuidará de nós. Isso deve 
ser feito conscientemente. Se quisermos ser salvos dessas influências ilusórias mundiais como doença 
e morte, não será Deus quem vai nos salvar delas. Mas será por nos recusarmos a deixar nossa mente 
agir pelas crenças do mundo, mantendo nossa mente receptiva apenas para a Voz de Deus. 

Se habitarmos – vivermos, nos movermos e existirmos – no abrigo secreto do Altíssimo, nenhum dos 
males do mundo chegará perto de nossa morada. Eles não acontecerão conosco, se estivermos 
vivendo em obediência ao princípio de manter a Consciência plena da Verdade, se nos recusarmos a 
aceitar as crenças do mundo como poder, e percebermos que o Único Poder que opera dentro de nós 
é o Poder da Verdade. Se conscientemente sabemos ou não uma Verdade específica, este não é o 
ponto. A questão é se sabemos ou não que a Verdade opera em nossa Consciência é Poder, e que 
nada mais é. 

Entre muitos estudantes da Verdade, há muita superstição, muita fé cega de que existe algum tipo de 
Deus que faz algo pelos estudantes metafísicos que Ele não faz por outras pessoas. Essa é uma crença 
fatal. Deus é Deus, e Deus não faz distinção entre pessoas. Deus está disponível para brancos ou 
negros, judeus ou cristãos, maometanos ou hindus. Deus está disponível para qualquer pessoa na face 
da Terra, para qualquer um que se faça conscientemente Um com Ele. Não tem nada a ver com Deus. 
A questão é se um indivíduo acredita que está vivendo como ser humano em um mundo onde o 
hipnotismo – um tipo de percepção subliminar – vem acontecendo há gerações, passando 
despercebido para nós como indivíduos, mas operando em nossa consciência ou no que os psicólogos 
agora chamam de subconsciente, ou se ele reconhece que sua mente não está à mercê de sugestões e 
caprichos das crenças do mundo, mas é uma transparência através da qual Deus atua. 

Muitos anos de prática metafísica provam que noventa por cento dos erros do mundo podem ser 
evitados na proporção em que não os reconhecemos conscientemente e com firmeza senão Um Poder, 
e esse Poder não é externo a nós e não opera sobre nós, mas atua de dentro de nós, e então, para fora 
de nós. O local em que estamos sentados neste exato momento pode ser preenchido com todo o erro 
que existe em qualquer lugar do mundo. Neste exato momento, pode estar cheia da atmosfera de 
morte, doença, acidente, pecado e falsos desejos. Essas sugestões não estão apenas chegando através 
de mídias sociais, do rádio e televisão, mas estão fluindo através da consciência do mundo. Sem saber 
disso, podemos ser vítimas delas de uma forma ou de outra, porém sabendo disso, podemos nos 
proteger de seus efeitos. 

Observe o que acontece em sua própria experiência ao aprender a despertar de manhã, e 
absolutamente por si mesmo impedir a possibilidade do pensamento do mundo entrar na sua 
consciência e operar na sua experiência. “Conhecereis a Verdade, e a Verdade vos libertará”. Mil 
cairão à sua esquerda e dez mil à sua direita, mas não chegará perto daqueles que habitam nesta 



Verdade. Sempre houve guerras e rumores de guerras; já existiram pragas, secas, inundações e 
tempestades. Todavia, as Escrituras dizem que nenhuma dessas coisas chegará perto de sua morada. 
Qualquer um que esteja disposto a se dar ao trabalho de dedicar tempo suficiente todos os dias ao 
reconhecimento de que, embora “existam” crenças do mundo, elas propriamente não existem como 
poder, poderá experimentar uma medida desta imunidade prometida nas Escrituras: 

As crenças do mundo não encontram entrada em minha Consciência, porque minha 
Consciência é a Verdade se expressando. Nenhuma teoria, crença, lei, sugestão ou hipnose 
humana podem entrar em minha Consciência para contaminar ou cometer mentiras. Todo o 
Poder – o Poder do Bem, ou Deus – flui de dentro de mim para este mundo. 

Hipnotismo não é a Verdade, e se aprendermos a respeitar a Verdade Espiritual e aplicar essa Verdade 
a toda experiência da vida diária, pensamentos negativos e coisas que operam no mundo através do 
mesmerismo universal serão anulados. Enquanto nossa Consciência estiver plena de Verdade, não 
podemos ser obrigados a aceitar uma mentira. Quando mantemos nossa mente como um Templo 
de Deus, de modo que nada entre nessa mente exceto o que vem de Deus, descobrimos que estamos 
vivendo em Paz Interior. 

Se essa experiência humana será harmoniosa ou desarmônica, será bem ou mal sucedida, boa ou má, 
isso é determinado por nós. Determinamos pela nossa disposição de reservar uma parte de cada hora 
para lembrar a nós mesmos que não somos vítimas de tudo o que está flutuando no ar, sejam 
pensamentos ou coisas, mas que somos a saída para a Presença e Poder de Deus. Nossa mente é o 
Templo de Deus, assim como nosso corpo, e assim conservamos sua santidade. 

Todos no plano humano estão agindo e reagindo a alguma sugestão de crença universal. 
Humanamente, somos antenas e respondemos aos pensamentos, humores e disposição de outra 
pessoa; reagimos aos sentimentos um do outro, bem como aos sentimentos e tensões mundiais. 
Quando outras pessoas temem algo coletivamente ou individualmente, nós tememos a mesma coisa; 
mas quando reconhecemos essa tendência, nos tornamos cada vez menos sensíveis a influências 
externas. Uma pessoa que não entende que existem forças invisíveis que governam sua experiência 
humana, é claro, não estaria disposta a gastar nem cinco minutos do seu tempo em esforço para se 
tornar imune às crenças do mundo. Mas uma vez que começamos a perceber que existem muitas 
coisas que fazemos que realmente não pretendíamos e muito menos queríamos fazer, e que temos 
muitos pensamentos contrários à nossa natureza, que possivelmente foram impostos a nós de fora, 
então começaremos a ver que há uma ilusão universal e estaremos dispostos a fazer o esforço 
necessário para libertarmo-nos dele: 

A ilusão universal não é um poder que pode entrar na minha Consciência; parece ser um poder 
e age como um poder somente por causa de minha ignorância de sua natureza. Agora que eu o 
reconheço como ele é, não reajo mais, não aceito mais suas sugestões, não reajo mais a isso. Eu 
sou o templo do Deus Vivo, e tudo o que o Pai é flui através de mim. 

Atingindo uma Dimensão Mais Elevada da Vida 

Há outro plano de Consciência que Jesus chamou de “Meu Reino”. “Meu reino não é deste mundo” 
– não do mundo físico e mental. Nesse Reino, há uma Paz que nunca pode ser conhecida com a mente 
ou o corpo: “Minha Paz Eu vos dou, não como o mundo a dá”. Este é um Reino da Consciência, 
completamente diferente. Nesta Consciência Superior, há somente “ser”: não há leis, não há causa 
nem efeito, bem nem mal, nem para cima nem para baixo. Há sim apenas “ser”. Ainda que pareça 
estranho, quando “Meu Reino” ou “Minha Paz” são trazidos até a mente, anulam a lei humana e 
removem as penalidades por sua transgressão, porque remove a própria transgressão. Observe a 
mudança que ocorre quando você se torna conscientemente Um com Deus, quando você se abre e se 
torna um estado de receptividade a tudo o que flui de dentro, do Reino de Deus, conscientemente 
desligando-se da influência hipnotizante do mundo. 

A dimensão maior da vida a que o Mestre se referiu como “Meu Reino” não é acessível à pessoa que 
está sob as ilusões do mundo. Conforme essa ilusão é dissipada e nos tornamos tão conscientes de 
Deus operando em nós quanto até agora estávamos conscientes do medo, dúvida, suspeita, ódio, 



inveja, ciúmes, nos tornamos suscetíveis à atividade do Reino de Deus. Aqueles que entendem como 
a ilusão universal funciona, são capazes de anular seus efeitos em suas experiências. 

É loucura para um ser humano, cujos olhos não estão abertos e que não percebe claramente a natureza 
desse sentido universal, pensar que, passando pelas formas de meditação, ele vai ouvir a Voz pequena 
e silenciosa. É tolice, para a pessoa que ainda está cedendo ao sentido pessoal – ódio, inveja, ciúme, 
malícia, preconceito – acreditar que ela pode sentar-se, fechar os olhos e achar que imediatamente 
Deus estará em cena para protegê-la. Isso não é possível, até que uma pessoa se separe das próprias 
influências que originalmente criaram um senso de separação de Deus. Nós estamos separados de 
Deus apenas porque a mente, em vez de ser uma clara transparência para a Alma, ficou nublada pelo 
senso pessoal ou ilusão do mundo. Nesse estado de hipnotismo, Deus não pode ser ouvido. 

A Não-Reação é a Medida de Nossa Libertação das Crenças do Mundo 

Podemos nos ajudar na maioria das situações difíceis, mas isso só pode ser feito na medida em que 
não estamos mais sendo usados pelo senso pessoal, pelo hipnotismo que enche nossas mentes, 
pensamentos e até corpos com crenças do mundo. Leva meses antes de podermos nos separar dessas 
crenças universais e nos tornarmos receptivos e sensitivos à pequena e silenciosa Voz Interior; mas 
depois de algumas semanas de prática, começamos a ser cada vez menos receptivos e sensitivos a 
alguns desses impulsos mundiais. Isso realmente leva meses de trabalho antes que possamos chegar 
a um estado de Consciência que não responda àquelas coisas que o mundo teme e indiferentes a certas 
coisas que até então despertaram raiva, ressentimento, rebelião ou desejo de vingança, ou não reagir 
à ganância, egoísmo ou sensualidade. 

Aprenda bem esta lição! O mundo humano e as pessoas nele são vítimas de uma ilusão – vítimas 
de todos os estados negativos, doentes e pecaminosos, atingidos pelo pensamento ignorante que 
opera como consciência humana – e nos atinge sempre pelo ponto mais fraco. Se houver medo 
de doença, a ilusão mundial assumirá a forma de algum tipo de doença; se houver medo da escassez, 
a ilusão mundial assumirá a forma de pobreza ou limitação; se for falso apetite, a ilusão mundial 
assumirá a forma de alcoolismo, dependência de drogas, ou até gula: a ilusão mundial sempre 
encontrará o caminho para o que é mais vulnerável – nosso ponto mais fraco. Se não for nada disso, 
ainda nos fará temer um fantasma em algum ponto. Nosso trabalho como estudantes é obedecer à 
ordem do Mestre de sairmos disso e mantermo-nos à parte: “Não são do mundo, como Eu do mundo 
não sou”. Quando respondemos cada vez menos aos impulsos do mundo e aos medos, dúvidas, 
pecados, carências e doenças do mundo, então teremos mais e mais imunidade. Quando passamos a 
vida cada vez menos conscientes dessas coisas que acontecem ao nosso redor, ou elas não causam 
nenhuma impressão em nós, mesmo se estivermos cientes delas, então nos libertamos da ilusão 
mundial, e agora estamos no mundo, mas não somos dele. Agora somos do Reino de Deus. Agora, a 
Voz pequena e silenciosa pode assumir e guiar-nos por pastos verdejantes, junto às águas tranquilas; 
agora, o impulso espiritual interior pode fazer aquelas coisas por nós que as Escrituras prometem. 

Ninguém pode fazer isso por nós. Só nós podemos nos libertar do hipnotismo deste mundo. Quando 
pedimos ajuda a um praticante, ele pode nos ajudar num assunto, num problema particular, naquele 
minuto em particular. Um praticante pode anular alguma forma de erro ou quebrar alguma forma de 
hipnotismo para nós, no entanto, apenas para abrir espaço para outras formas. Por quê? Porque não 
nos libertamos da influência invisível que existe como hipnotismo universal. 

Hipnotismo Não É Poder 

Não cometa o erro de temer essa influência invisível, pois não é um poder, exceto para aqueles que 
o ignoram, ou para quem lhe dá poder. Isto não é um poder, uma vez que sua natureza seja percebida. 
Nesta fase da nossa experiência, devemos ser capazes de nos afastarmos do hipnotismo mundial, 
assim como podemos mudar qualquer canal de TV, ou desligá-lo completamente. Pode demorar 
alguns meses ou mais para chegar a esse ponto, a esse estágio de consciência, mas isso só pode ser 
realizado se praticado fielmente muitas vezes por dia. 

Quando algo diz: “Estou com dor de cabeça”, nossa resposta imediata deve ser: “não, não sou eu 
quem tem dor de cabeça. Esse é um senso universal que me impressiona”. Ou se a sugestão é: “eu 



tenho uma carência que não posso atender”, a resposta é: “não, não sou eu quem tem essa falta, estou 
aceitando um sentimento universal de falta”. Não estamos apenas no mundo, mas somos dele, até que 
rompamos o sentido hipnótico que nos torna vítimas dessa coisa silenciosa que está acontecendo. 

Há milhares de anos, a raça humana acredita em coisas que não são verdadeiras: a Terra era plana, o 
sol girava em torno da Terra, guerras e pestes eram necessárias para diminuir a população para que a 
população não excedesse o fornecimento de alimentos. Então, sempre uma pessoa iluminada – 
alguém com visão – pode ver além das aparências e refutou alguma teoria até então aceita como lei 
– seja astrológica, geográfica, econômica, médica ou dietética. 

Não precisamos aceitar limitação de nenhuma forma – limitação de saúde, de finanças ou de relações 
humanas. Não precisamos aceitar limitações de nenhuma forma, porque essas limitações são apenas 
crenças criadas pelo homem, que não têm mais fundamento do que muitas teorias que antes eram 
consideradas sólidas, mas que hoje são admitidas como ridículas. Devemos permanecer na Verdade 
de que Eu e o Pai Somos Um, e tudo o que o Pai tem é nosso. Devemos perceber nosso Infinito, e 
prová-lo. Mas isso só pode ser demonstrado quando percebemos que fomos vitimados, não por 
qualquer falta, mas por uma sugestão universal que aceitamos por ignorância. 

Grande parte do que foi exposto aqui está sob o título do que chamamos de trabalho protetor, mas 
isso é inadequado, porque o termo trabalho de proteção implica que há algum poder do qual se 
proteger. Do que precisamos nos proteger é de nossa ignorância de nossa Verdadeira Identidade, 
nossa ignorância da Fonte da Verdadeira Sabedoria. Muitas das coisas nas quais acreditamos não são 
verdadeiras: muitas das coisas em que acreditamos uns sobre os outros, e muitas das coisas que 
acreditamos sobre o mundo não são verdadeiras. Como um escritor disse, quase um século atrás, “o 
problema com as pessoas não é que elas não sabem, mas que elas sabem tanto que não sabem 
nada”; para saber quanta blasfêmia e quanto testemunho falso contra o nosso próximo existe no 
mundo, é necessário apenas viajar e conhecer pessoas do mundo. Eles não são, de modo algum, o 
que o mundo nos faria acreditar que elas são. 

Devemos parar de aceitar a hipnose mundial. Devemos perceber que estivemos aceitando o que o 
mundo bombardeia para nós de maneira silenciosa e invisível, aceitando tudo como se fosse fato, em 
vez de voltar-nos para Deus e deixarmos Deus revelar a Verdade: “Pai, qual é a verdade sobre esse 
indivíduo ou essa condição?” Geralmente, quando fazemos isso com humildade e sinceridade, a 
resposta volta, “este é meu Filho, meu Filho Amado, em quem me comprazo. Este é o Meu Templo”. 

Em geral, o que acreditamos um sobre o outro não é verdade. É o que é revelado para nós de dentro 
que vem com autoridade, e que virá somente quando saímos suficientemente do meio deles e 
tornarmo-nos separados: 

Nada pode entrar no meu Ser que contamine ou cometa mentiras, pois Eu e o Pai Somos Um. 
Estou sujeito apenas à Lei e à Vida de Deus, à Sabedoria de Deus, à Mente de Deus, a Alma de 
Deus. “Eu” está no meio de mim, e desse “Eu” vem minha sabedoria, minha direção, minha 
orientação, minha proteção, meu sustento. Volto-me apenas a esse “Eu”, e sou conduzido e 
alimentado por Ele. 

Capítulo: Sugestões para o Trabalho de Cura – Cartas do Caminho Infinito 
Durante uma viagem ao redor do mundo em 1954, encontrei muitos homens dispostos a concordar 
que pessoas com todos os tipos e formas de antecedentes e ensinamentos religiosos, e todo método 
de abordagem, podem se unir na percepção de duas coisas: 

1) A realização de Deus como ser individual; portanto, nossa união consciente com Deus, nossa 
unidade com a Fonte de todo Bem. 

2) As orações da Igreja não podem curar. Um desses homens é o irmão Mandus, que, após uma 
experiência espiritual, descobriu que era um curador e que chefia a Cruzada Mundial de Cura, 
operando em igrejas protestantes de todas as denominações de toda a Inglaterra, Irlanda, Escócia, 
país de Gales e Holanda. O irmão Mandus está convencido de que, uma vez que as pessoas saibam 
que existe um poder de cura na Verdade espiritual, elas não ficarão mais satisfeitas apenas em ouvir 



sermões, e que eventualmente será necessário que os ministros das Igrejas alcancem a consciência 
de cura que lhes permitirá “vá e faça o mesmo.” O Fruto disso já é visto em muitos ministros que 
estão estudando para atingir essa consciência curativa e, recentemente, a Igreja da Inglaterra realizou 
uma Conferência na qual todos os curadores conhecidos foram convidados a participar no intuito de 
que a Igreja aprenda como a cura é realizada. 

Antes de nossa reunião no ano passado, o irmão Mandus havia lido os Escritos do Caminho Infinito 
e me escreveu dizendo quão completamente de acordo ele estava com esse ensinamento, e quão 
estreitamente ele se aproximava de seu próprio desdobramento. Eu respondi sua carta e uma relação 
de amizade se desenvolveu entre nós. Depois de conhecê-lo, saí com a sensação de que o irmão 
Mandus é um estado de consciência realizada - consciência de Deus, consciência de Cristo; e que 
qualquer cura que ele faça não é pelo que ele diz ou como diz, mas pelo estado de consciência que 
ele é. Embora os escritos dele nos parecessem estranhos, no entanto, no meio e atrás de tudo, você 
pode ver como a mesma consciência está aparecendo na Terra naquela parte do país, fazendo o 
trabalho dessa maneira, enquanto está aparecendo na Terra nesta parte do país. Embora o trabalho 
dele, em sua apresentação, seja inteiramente diferente do nosso, o motivo final é o mesmo e, para que 
você possa ver quão universal é essa mensagem, gostaria de compartilhar uma parte de uma carta 
recente: 

“Meu querido Joel, fiquei muito emocionado e profundamente comovido com sua recente carta com sua vibrante mensagem 
de amor, poder e autoridade. Eu estou com você o tempo todo em sua clara visão de Deus como o único poder, a única 
atividade; e que, portanto, não há necessidade de lutar contra as crenças negativas, que são, em si mesmas, apenas uma 
crença em uma individualidade separada de Deus. De fato, todas as situações negativas só têm poder quando nós mesmos 
reconhecemos e aprofundamos nossa consciência delas, concentrando-nos em uma batalha para superá-las. Certamente sei 
em meu ministério de cura que as curas espontâneas ocorrem quando conhecemos efetivamente nossa unidade em Deus, em 
um completo abandono do esforço para superar qualquer coisa. Descansamos no Divino e, portanto, só pode haver o Divino, 
na expressão plena, livre e perfeita. Em Deus não há doença; portanto, a doença não pode existir, exceto quando insistimos 
em nos separar do Divino para acreditar em falsas aparências. É tão maravilhoso conforme essa nova percepção está 
começando a chegar às massas. Com vocês, vejo as mais maravilhosas possibilidades de reavivamento espiritual em nossos 
dias, e com isso não quero dizer o reavivamento à moda antiga, mas um novo reavivamento vital, emocionante e que nos leva 
a todos ao Espírito absoluto, onde o Poder Todo-Poderoso de Deus pode brilhar em perfeita expressão. Que época 
maravilhosa é essa - nunca na história houve essa oportunidade de levar milhões de pessoas a uma realização central de sua 
Divindade. É um consolo e força sentir-se unidos a você nesta unidade do Espírito, portanto, unidade um com o outro. Sendo 
assim no Espírito, "tudo o que tenho é teu", e infinitos poderes e potências são liberados em você e em mim, e em todas as 
vidas de quem tocam a nossa. Regozijo-me contigo e agradeço que assim seja. Grandes eventos estão sendo feitos, e você 
realmente diz que este será um ano maravilhoso. Abençoe-o por escrever, e meu espírito se funde com o seu muito antes que 
essas palavras cheguem até você impressas. Neste momento, estou absolutamente em harmonia com você, e você sabe que 
Deus me usa para abençoar você e você para me abençoar, pois Ele é quem faz todo o trabalho. Mil bênçãos e amor de todos 
nós. 

Com os melhores cumprimentos, irmão Mandus. 

Isso não mostra um belo espírito de Unidade? e isso não é um colapso dos “meus” ensinamentos e 
dos “teus” ensinamentos, dos ensinamentos desta Igreja e dos ensinamentos daquela Igreja, para a 
compreensão da Verdade de que existe apenas um Espírito, e que esse Espírito levantará seu corpo 
mortal, assim como ressuscitou Jesus Cristo dentre os mortos? Esse espírito não é judeu nem gentio, 
cristão nem maometano, oriental nem ocidental - esse Espírito é o próprio Deus que permeia a 
consciência humana onde quer que a consciência humana esteja disposta a se abrir sem preconceitos, 
sem distinções, sem limitações, e perceba que esse é o Espírito de Deus em mim, trabalhando através 
de mim para sua benção; que este é o Espírito de Deus em você, trabalhando através de você para 
minha bênção, uma vez que somos um em Cristo Jesus. 

Provavelmente, nunca antes na história tantas pessoas concordaram que o que estamos mostrando ao 
mundo não é o ensino pessoal ou a religião de alguém com direitos autorais, separados e à parte dos 
ensinamentos básicos de Deus, mas sim que estamos demostrando é o próprio Espírito de Deus. A 
sabedoria de todas as Eras está mais uma vez aparecendo na consciência humana e, pela primeira vez, 
literalmente milhões estão sendo contados e ensinados sobre sua divindade individual. Deus é seu 
ser, sua mente, seu Espírito. Deus é a única lei, a única atividade. Deus é o que nos une, para que tudo 
o que abençoe seja abençoado a todos. Qualquer Espírito, Presença ou Poder de Deus manifestado 
em minha experiência individual se torna sua experiência individual no momento em que 
conscientemente nos unimos. Isso é verdade para todo mundo que pode abrir a consciência para essa 
realização. Vamos todos nos unir na percepção de que estou no Pai e o Pai está em mim, e que, 



portanto, você está em mim e eu estou em você, e estamos todos juntos no Pai, unidos na Unidade. 
A luz dessa sabedoria está entrando na consciência humana em todo o mundo, acelerando o dia em 
que o Reino dos Céus virá à Terra. 

Um dos pontos mais vitais de toda a Mensagem do Caminho Infinito, e um que se repete 
repetidamente em todos os Escritos, é a natureza do erro. Este é um ponto no qual as Igrejas do 
mundo devem finalmente concordar, porque é isso que impede que suas orações se transformem em 
curas. As orações da Igreja não podem curar porque a doença e o pecado não existem como condições 
e, portanto, orar a Deus não é o caminho para curá-las. Deus não pode curar ou remover aquilo 
que não existe. As condições negativas não existem - elas operam apenas na proporção do nosso 
reconhecimento e da nossa determinação em combatê-las. É apenas quando relaxamos na realização 
de nossa união em Deus, como um com Deus; somente quando descansamos na compreensão de que 
Deus é um ser e uma identidade individual, e até mesmo a substância do corpo - só então podemos 
dar o próximo passo no entendimento de que condições negativas não existem, mas que existem 
apenas como crenças universais que individualmente estamos aceitando. Se você está aceitando 
doenças e condições negativas, há trabalho a ser feito, e isso é rejeitar tais crenças, não combatendo 
doenças ou resistindo a condições pecaminosas ou negativas, mas percebendo conscientemente que 
nem doença nem pecado têm entidade, substância, lei ou continuidade. 

A maioria das pessoas não percebe que elas dão realidade às próprias condições das quais desejam se 
libertar. Por mais que eles desejem estar livres de pensamentos e condições errôneas, eles persistem 
em demonstrar mais coisas negativas do que positivas. Como exemplo, gostaria que você me seguisse 
nesta ilustração: vamos fingir que alguns de nós está reunido para uma conversa informal quando o 
telefone toca e vocês ouvem: “Acabei de receber uma mensagem de que Joel está muito doente.” 

Qual é a sua resposta?  

Vocês me veem, me ouvem e, a julgar pelas aparências, sabe que é um boato e não fica nem um pouco 
perturbado. No entanto, suponha que eu não estivesse no mesmo local que você quando a chamada 
foi recebida? Sem dúvida, vocês diriam: "Joel nos ajudou, agora vamos ajuda-lo", e então todos 
tentaram ajudar - mas foi apenas um boato. Mesmo se eu estivesse doente e você tivesse alguma ideia 
de que tinha poder para realizar uma cura, você não seria capaz de me ajudar, a menos que fosse 
capaz de dizer: “Isso é apenas um boato". 

Se você pudesse aceitar, apesar das aparências, a Verdade de que é apenas um boato, eu teria uma 
cura instantânea, porque você afirmar que era apenas um boato foi baseado no seu reconhecimento 
espiritual de que não Eu tenho vida separada de Deus, nem mente, nem alma, nem espírito, nem ser, 
nem corpo separado de Deus; e, portanto, qualquer coisa que não seja verdadeira para Deus seria 
boato, aparência, crença falsa. 

É exatamente assim que damos poder aos pecados e doenças que nos afligem. Quando o boato surge 
na forma de uma dor no corpo ou de outra pessoa, aceitamos isso como um fato sobre o qual devemos 
fazer alguma coisa. Isso, por si só, é desonroso a Deus, porque se há algo a ser feito que Deus já não 
tomou conta, não há muito que você possa fazer. Quaisquer que sejam as discórdias que estamos 
sofrendo, e quaisquer que sejam as discórdias que não estamos encontrando para aqueles que se 
voltam para nós, devem-se ao fato de estarmos aceitando rumores como fatos e depois tentando fazer 
algo sobre eles. Toda discórdia surge como uma aparência, uma sugestão ou uma tentação de aceitar 
uma individualidade separada de Deus; aceitar uma condição separada de Deus. 

Todo o segredo da cura está em uma palavra: "reação". Se, quando um pedido de ajuda é solicitado, 
você reage com um sorriso e diz: "Rumor, tentação, aparência, bobagem", curas maravilhosas são 
realizadas. Mas no momento em que você responde com preocupação, como se realmente houvesse 
algo a ser superado, removido, resistido, tratado, nesse grau você aceitou a batalha e, depois de pegar 
a espada, terá que lutar até o fim. É por esse motivo que frequentemente lutamos com condições 
físicas, mentais, morais ou financeiras por longos períodos, porque não as tratamos como rumores a 
serem desconsiderados, mas como condições que devem ser superadas. Mesmo que você a veja com 
seus olhos e ouça com seus ouvidos, isso não significa que seja um fato. É uma imagem, uma 



aparência, um boato. Visível ou audível, ainda é uma crença mundial aparecendo para sua aceitação 
ou rejeição. Sempre que você se depara um problema, seja de seu próprio corpo, seja de um paciente 
ou aluno, o imediatismo de sua reação e a capacidade resultante de descartá-la como boato, é o nível 
de cura que é realizado. 
 

PARTE II 
 

Capítulo Ame Teu Próximo Como A Ti Mesmo  
do Livro: Praticando a Presença 

Amarás o Senhor teu Deus com todo o teu coração, e com toda a tua alma e com toda a tua mente. Este é o primeiro e grande 
mandamento. E o segundo é: Tu deverás amar o teu próximo como a ti mesmo. (Mateus 22: 37-39) 

Os dois grandes mandamentos do Mestre formam a base do nosso trabalho do Caminho Infinito. No 
primeiro e grande mandamento, somos ensinados que não há poder separado de Deus. Nossa 
percepção deve ser sempre que o PAI dentro de nós, o Infinito Invisível, é a nossa vida, a nossa alma, 
o nosso suprimento, a nossa fortaleza e a nossa torre alta. Em seguida, em importância, está o 
mandamento de “amar o próximo como a ti mesmo”, e seu corolário que devemos fazer aos outros 
como gostaríamos que os outros fizessem a nós. 

− O que é Amor no sentido Espiritual? 

− Qual é o Amor que é Deus? 

Quando nos lembramos de como Deus estava com Abraão, com Moisés no deserto, com Jesus, João 
e Paulo, ministrando a eles, a palavra “Amor” ganha um novo significado. Nós vemos que esse amor 
não é algo distante, nem é algo que possa vir até nós. Já faz parte do nosso ser, já estabelecido 
dentro de nós; e mais do que isso, é universal e impessoal. À medida que esse amor universal e 
impessoal flui de nós, começamos a amar o próximo, porque é impossível sentir esse amor por Deus 
dentro de nós e não amar o próximo. 

“Se alguém disser que ama a Deus, e se aborrece com seu irmão, é mentiroso; porque aquele que 
não ama a seu irmão, a quem ele viu como pode amar a Deus a quem não viu?” (I João 4:20) 

Deus e o homem são Um, e não há como amar a Deus sem que parte desse amor flua para o próximo. 
Vamos entender que qualquer coisa da qual possamos nos tornar conscientes é um próximo, esteja 
isso como pessoa, lugar ou coisa. Toda ideia na consciência é um próximo. Podemos amar o próximo 
como o vemos, ou não possuindo poder, exceto o que vem de Deus. Quando vemos Deus como a 
causa e nosso próximo como aquilo que está “em” e “de” Deus, então estamos amando nosso 
próximo, quer esse próximo apareça como um amigo, parente, inimigo, animal, flor ou pedra. É em 
tal Amor, que se entende que todos os próximos são de Deus, derivados da substância de Deus, assim 
descobrimos que toda ideia na consciência toma seu lugar de direito. Os próximos que fazem parte 
da nossa experiência encontram o caminho para nós e os que não são, estes serão removidos. 

Vamos resolver amar o nosso próximo em uma atividade espiritual, vendo o amor como a substância 
de tudo o que é, não importa qual seja a forma. À medida que nos elevamos acima de nosso estado 
de humano para uma dimensão mais elevada da vida, na qual entendemos que nosso próximo é um 
ser espiritual puro, governado por Deus, nem bom nem mau, somos verdadeiramente amorosos. 

O Amor é a Lei de Deus. Quando estamos em sintonia com o Amor Divino, amando seja amigo ou 
inimigo, então o Amor é uma coisa gentil trazendo paz. Mas é gentil apenas enquanto estamos em 
sintonia com Ela. É como eletricidade. A eletricidade é muito gentil e cordial dando luz, calor e 
energia, desde que as leis da eletricidade sejam obedecidas. No minuto em que elas são violadas ou 
trocadas, a eletricidade se torna uma faca de dois gumes. A Lei do Amor é tão inexorável quanto a 
lei da eletricidade. 



Agora, vamos ser muito claros em um ponto: Não podemos prejudicar ninguém, e ninguém pode 
nos prejudicar. Ninguém pode nos ferir, mas podemos nos prejudicar por uma violação da Lei do 
Amor. A penalidade é sempre sobre aquele que está fazendo o mal, nunca sobre aquele a quem o mal 
é feito. A injustiça que fazemos ao outro recaí sobre nós mesmos; o roubo de outro nos rouba. A Lei 
do Amor torna inevitável que a pessoa que parece ter sido prejudicada seja realmente abençoada. Ele 
tem uma oportunidade maior de se levantar do que nunca, e geralmente algum benefício maior vem 
a ele do que jamais sonhara ser possível. A prova completa de que isso é verdade está na única palavra 
“Eu”. Deus é nossa individualidade. Deus é meu “Eu” e Deus é o seu “Eu”. Deus constitui meu ser, 
pois Deus é minha vida, minha alma, meu espírito, minha mente e minha atividade. Deus é meu “Eu”. 
Esse “Eu” é o único “Eu” que existe – o meu “Eu” e o seu “Eu”.  

− Se eu roubar o seu “Eu”, a quem estou roubando?  − eu mesmo. 

− Se eu mentir sobre o seu Eu, sobre quem estou mentindo? − eu mesmo. 

− Se enganar seu Eu, Qual Eu trapaceio? − eu mesmo. 

Existe apenas um Eu, e o que faço para outro, faço para o meu Eu. O Mestre ensinou essa lição no 
Capítulo 25 de Mateus, quando Ele disse: 

“Visto que fizestes a um destes meus irmãos, fizestes a Mim”. 

O que faço de bom para você, não está fazendo nada por você; na verdade é para o meu próprio 
benefício. O que faço de mal para você, não vai machucá-lo, pois você encontrará uma maneira de se 
recuperar deste mal; a reação de fato recairá sobre mim. Devemos chegar ao lugar onde realmente 
acreditamos e podemos dizer com todo o nosso coração: 
“Existe apenas um Eu. A injustiça que estou fazendo a outro, estou fazendo comigo mesmo. “A 
falta de consideração que mostro a outra pessoa, estou mostrando a mim mesmo”.  
Somente nesse reconhecimento, o verdadeiro significado de fazer aos outros o que gostaríamos que 
fizessem a nós é revelado. 
 

Deus é um ser individual, o que significa que Deus é o único Ser, e não há como ocorrer ferimento 
ou acontecer do mal entrar para contaminar a infinita pureza da Alma de Deus, nem nada que o mal 
possa atingir ou ao qual possa se ligar. Quando o Mestre repetiu a antiga sabedoria: “Portanto, tudo 
quanto quiserdes que os homens vos façam, assim também façam a eles, porque esta é a lei dos 
profetas”.  

Ele estava nos dando UM PRINCÍPIO. A menos que façamos aos outros o que gostaríamos que os 
outros fizessem a nós, prejudicamos não os outros, mas a nós mesmos. Neste estado atual da 
consciência humana, é verdade que os maus pensamentos, atos desonestos e palavras impensadas que 
infligimos a outros, prejudicam eles temporariamente, mas sempre no final, descobriremos que o 
dano não era tão grande para eles como foi para nós mesmos. 

Nos dias que estão por vir, quando os homens reconhecerem a Grande Verdade de que: Deus é a 
individualidade de cada indivíduo, o mal que se dirige a nós de outros nunca nos tocará, mas se 
voltará imediatamente sobre aquele que o envia. Na medida em que reconhecemos Deus como nosso 
ser individual, percebemos que nenhuma arma que é forjada contra nós pode prosperar porque o único 
“Eu” é Deus. Não haverá medo do que o homem pode fazer para nós, já que nosso Ser é Deus e não 
pode jamais ser ferido. Tão logo a primeira realização desta verdade nos chega, não nos preocupamos 
mais com o que nosso próximo faz para nós. De manhã, ao meio dia e a noite devemos vigiar 
nossos pensamentos, nossas palavras e nossos atos para assegurar que nós mesmos não somos 
responsáveis por qualquer coisa de natureza negativa, que teria repercussões indesejáveis. 

Isso não resultará em sermos bons porque temos medo de consequências maléficas. A revelação do 
único “Eu” vai muito além disso. Permite-nos ver que Deus é nossa individualidade, e que qualquer 



coisa de natureza errônea ou negativa que emana de qualquer indivíduo tem poder apenas no grau em 
que nós mesmos lhe damos poder. Assim, o que quer que seja do bem ou do mal que fazemos aos 
outros, fazemos ao Cristo do nosso próprio ser. “Na medida em que o fizestes a um dos menores 
destes meus irmãos, tendes feito a mim.” Naquele entendimento, veremos que esta é a verdade sobre 
todos os homens, e que o único caminho para o sucesso e satisfação em nossa experiência de vida é 
entender o próximo como nosso Ser. O Mestre nos instruiu especificamente sobre as maneiras pelas 
quais podemos servir nossos semelhantes. Ele enfatizou a ideia de serviço. Sua missão inteira era: 
curar os enfermos, ressuscitar os mortos e alimentar os pobres. 

No momento em que dispormo-nos de “canais” para a saída do Amor Divino, a partir desse momento, 
começamos a servir uns aos outros, expressando amor, devoção e partilha, tudo em nome do Pai.  
Vamos seguir o exemplo do Mestre e não buscar glória para nós mesmos. Com Ele sempre foi: o PAI 
quem faz as obras. Nunca há espaço para a auto justificação ou autoglorificação no desempenho de 
qualquer tipo de serviço. Compartilhar de bens uns com os outros não deve ser reduzido a mera 
filantropia. Algumas pessoas se perguntam por que se encontram sem nada quando sempre foram tão 
caridosas. Eles se encontram em dias difíceis porque acreditam ter dado de suas próprias posses; 
enquanto A Verdade é que: “a Terra é do Senhor e toda a sua plenitude”. Se expressamos nosso 
amor por nossos semelhantes, percebendo que não estamos dando nada de nós mesmos, mas tudo é 
do PAI, de quem todo dom bom e perfeito vem do PAI, então poderemos dar livremente e descobrir 
que, com toda a nossa doação, ainda restam doze cestos cheios. Acreditar que estamos dando nossa 
propriedade, nosso tempo ou nossa força reduz tal doação à uma mera filantropia e não traz 
recompensa. A entrega verdadeira vem quando dar é um reconhecimento de que “a Terra é do 
Senhor”, e que, se doamos nosso tempo ou esforço, não estamos dando do nosso, mas a do Senhor. 
Então estamos expressando o Amor que é de Deus. 
 

Quando perdoamos, o Amor Divino está fluindo de nós. Ao orarmos por nossos inimigos, estamos 
amando Divinamente. Orar por nossos amigos não há proveito nenhum. As maiores recompensas da 
oração irão surgir quando aprendemos a separar períodos específicos todos os dias para orar por 
aqueles que nos usam inoportunamente, orar por aqueles que nos perseguem, orar por aqueles que 
são nossos inimigos – não apenas inimigos pessoais, porque há algumas pessoas que não têm inimigos 
pessoais, mas inimigos religiosos, raciais ou nacionais. Aprendemos a orar: “Pai, perdoa-lhes; 
porque eles não sabem o que fazem”. Quando oramos pelos nossos inimigos, quando oramos para 
que os seus olhos se abram à Verdade, muitas vezes estes inimigos se tornam nossos amigos. 

Comecemos essa Prática em nossos relacionamentos pessoais: Se há indivíduos com os quais não 
estamos em termos de harmonia, descobrimos quando nos voltamos para dentro e oramos para que o 
amor fraternal e a harmonia sejam estabelecidos entre nós, que em vez de inimigos, entramos em um 
relacionamento de fraternidade espiritual com eles. Nosso relacionamento com todos então assume 
uma harmonia e uma alegria desconhecida. 

Isso não é possível enquanto sentirmos antagonismo em relação a alguém. Se abrigamos em nós 
ressentimento pessoal, ou se estamos nos entregando ao ódio nacional ou religioso, preconceito ou 
fanatismo, nossas orações são inúteis. Devemos ir a Deus com as mãos limpas para orar e nos 
aproximar de Deus com as mãos limpas, devemos abandonar nossos rancores. Dentro de nós mesmos, 
devemos antes de tudo rezar a oração de perdão para aqueles que nos ofenderam, uma vez que eles 
não sabem o que fazem; e em segundo lugar, reconhecer em nós mesmos: “Eu tenho um 
relacionamento com Deus como um filho e, portanto, eu me relaciono com todo homem como 
um irmão.” 

Quando estabelecemos esse estado de pureza dentro de nós mesmos, então podemos pedir ao Pai: 
Dá-me graça; dá-me entendimento; Dá-me paz; Dá-me hoje meu pão diário – dá-me este dia pão 
espiritual, entendimento espiritual. Dá-me perdão, mesmo por essas transgressões inofensivas, que 
inadvertidamente cometi. 

A pessoa que procura por luz, graça, compreensão e perdão nunca falham em suas orações. A Lei de 
Deus é a Lei do Amor, a Lei de amar nossos inimigos – não temê-los, não odiá-los, mas amá-los. Não 



importa o que um indivíduo faça conosco, não devemos revidar. Resistir ao mal, retaliar ou até mesmo 
buscar vingança porque isso é reconhecer o mal como realidade. Se resistirmos ao mal, se o 
refutamos, se nos vingarmos, ou se atacarmos, não estamos orando por eles, que nos usam 
inoportunamente e nos perseguem. 
Como podemos dizer que reconhecemos o Bem, somente Deus como o único poder, se odiamos o 
próximo ou fazemos mal a alguém? Cristo é a verdadeira identidade e reconhecer uma identidade 
diferente de Cristo é retirar-se da consciência de Cristo. 

Amai os vossos inimigos, abençoe os que te amaldiçoam, faze o bem aos que te odeiam e ore por 
aqueles que te maltratam e perseguem. Para que sejais filhos do vosso Pai que está nos céus, porque 
Ele faz o sol se levantar contra os maus e os bons, e faz chover sobre os justos e os injustos. (Mateus 
5:44, 45) 

Não há outro caminho para ser o Cristo, o Filho de Deus. A mente de Cristo não tem crítica, nem 
julgamento, nem condenação, mas contempla o Cristo de Deus como a atividade do ser individual, 
como a sua alma e a minha. Os olhos humanos não compreendem isso porque, como seres humanos, 
somos bons e maus; mas, espiritualmente, somos os Filhos de Deus e, através da consciência 
espiritual, podemos discernir o bem espiritual um do outro. Não há espaço na vida espiritual para a 
perseguição, ódio, julgamento ou condenação de qualquer pessoa ou grupo de pessoas.  

Não é apenas inconsistente, mas hipocrisia, falar sobre o Cristo e nosso grande amor a Deus uma 
hora, e, no segundo momento, falar depreciativamente de um próximo de raça, credo, nacionalidade, 
filiação política ou situação econômica de diferente status. Não se pode ser filho de Deus enquanto 
se persegue e odeia alguém ou alguma coisa, mas apenas conforme se vive em uma consciência de 
nenhum julgamento ou condenação. 

A interpretação usual de “não julgar” é que não devemos julgar o mal de ninguém. Na verdade temos 
que ir muito além disso; não ousamos julgar nem mesmo o bem a ninguém. Devemos ter o cuidado 
de não chamar ninguém de bom, pois não devemos chamar ninguém de mau. Nós não devemos rotular 
ninguém ou qualquer coisa como má, mas da mesma forma, não devemos rotular ninguém ou algo 
tão bom. O Mestre disse: “Por que me chamas bom? Não há bom senão Um, que é Deus.” 

É o cúmulo do egoísmo dizer: “eu sou bom; eu tenho entendimento; eu sou moral; eu sou generoso; 
eu sou benevolente.” Se quaisquer qualidades do bem estão se manifestando através de nós, não nos 
chamemos de bons, mas reconhecemos essas qualidades como a atividade de Deus. “Filho, tu estas 
sempre comigo, e tudo o que Eu tenho é teu.” Todo o bem do Pai é expresso através de mim. 

Um dos princípios básicos de O Caminho Infinito é que um estado humano bom não é suficiente 
para garantir nossa entrada no Reino Espiritual, nem para nos levar à unidade com a Lei 
Cósmica. Sem sombras de dúvida, é melhor ser um bom ser humano do que um mau, assim como é 
melhor ser um estado humano saudável do que doente; mas atingir a saúde ou alcançar a bondade, 
em si e por si, não é viver a vida espiritual. 

A vida espiritual vem somente quando nos elevamos acima do bem e do mal humano e 
percebemos: “Não existem bons seres humanos ou maus seres humanos. O Cristo é a única 
identidade.” 

Então olhamos para o mundo e não vemos nem homens e mulheres bons, nem homens e mulheres 
maus, mas reconhecemos Cristo como a realidade de cada ser. 

Portanto, se trouxeres a tua oferta ao altar, e lembre-se de que o teu irmão tem algo contra ti; Deixa 
ali a tua oferta diante do altar e segue-te; primeiro reconcilia-te com teu irmão e depois vem e 
oferece teu presente. (Mateus 5:23, 24) 

Se estivermos mantendo alguém em condenação como ser humano, bom ou mau, justo ou injusto e 
não fizemos as pazes com nosso irmão então não estamos prontos para a oração de comunhão com o 



Infinito Invisível. Nós nos elevamos acima da justiça dos escribas e fariseus somente quando paramos 
de ver o bem e o mal, e paramos de nos gabar sobre a bondade como se qualquer um de nós pudesse 
ser bom. 
 
A bondade é uma qualidade e atividade somente de Deus, uma vez que ela é 
Universal. 

Nunca aceitemos um ser humano em nossa consciência que precise de cura, emprego ou 
enriquecimento, porque, se o fizermos, seremos seu inimigo em vez de seu amigo. Se houver algum 
homem, mulher ou criança que acreditamos estar doente, pecando ou morrendo, não oremos até que 
tenhamos feito as pazes com esse irmão. A paz que devemos fazer com esse irmão é pedir perdão por 
cometer o erro de julgar qualquer indivíduo, porque todo mundo é Deus em expressão. Tudo é Deus 
manifestado. Somente Deus constitui este Universo; Deus constitui a vida, a mente e a alma de todo 
indivíduo. “Não dirás falso testemunho contra o teu próximo” tem uma conotação muito mais ampla 
do que simplesmente não espalhar rumores ou ceder às fofocas sobre o nosso próximo. Não devemos 
manter nosso próximo no estado de ser humano. Se dissermos: “Eu tenho um excelente vizinho”, 
estamos dando falso testemunho contra ele, tanto quanto se disséssemos: “Eu tenho um péssimo 
vizinho”, porque estamos reconhecendo um estado de ser humano, às vezes bom e às vezes ruim. 
Mas nunca Espiritual. Dar falso testemunho contra o nosso próximo é declarar que ele é humano, que 
ele é finito, que ele tem falhas, que ele é algo menos que o próprio Filho de Deus. Toda vez que 
reconhecemos o estado ser humano de alguém, violamos a Lei Cósmica. Toda vez que reconhecemos 
nosso próximo como pecaminoso, pobre, doente ou morto, toda vez que reconhecemos que ele é 
diferente do ser Filho de Deus, estamos dando falso testemunho contra nosso próximo. 
 

Na violação dessa Lei Cósmica, nós atraímos nosso próprio castigo. Deus não nos pune. Nós nos 
punimos porque se eu disser que você é pobre, eu praticamente digo que sou pobre. Existe apenas um 
“Eu” … um único “Eu”; qualquer verdade que eu saiba sobre você é a verdade sobre mim. Se aceito 
a crença da pobreza no mundo, isso reage sobre mim. Se digo que você está doente ou que não é 
gentil, estou aceitando uma qualidade à parte de Deus, uma atividade à parte de Deus, e dessa forma 
estou me condenando porque existe apenas um “Eu”. Em última análise, me convenço dando falso 
testemunho contra o meu vizinho, e sou eu quem sofre as consequências. 

A única maneira de evitar dar falso testemunho contra o próximo é perceber que o Cristo é nosso 
próximo, que o nosso próximo é um Ser Espiritual, o Filho de Deus, assim como nós. Ele pode não 
saber disso agora; nós também podemos não saber disso; mas a verdade é: 

Eu sou Espírito; Eu sou alma; Eu sou consciência; Eu sou expresso por Deus – e ele também é 
bom ou mau, amigo ou inimigo. 

No Sermão da Montanha, o Mestre nos deu um guia e um código de conduta humana para seguir 
enquanto vamos desenvolvendo a Consciência Espiritual. O Caminho Infinito enfatiza os valores 
espirituais, um código espiritual que resulta automaticamente em um bom estado humano. O bom 
estado humano é uma consequência natural da identificação espiritual. Seria difícil entender que o 
Cristo é a Alma e a vida do ser individual, e então brigar com o nosso próximo ou difamar ele. 
Colocamos nossa fé, confiança e garantia no Infinito Invisível, e não levamos em consideração as 
circunstâncias ou condições humanas; nós os vemos em seu relacionamento verdadeiro. Quando 
dizemos: “Amarás o teu próximo como a ti mesmo”, não estamos falando de amor, afeição ou 
amizade humanos; estamos mantendo nosso próximo na identidade espiritual, e então vemos o efeito 
dessa identificação correta na imagem humana. 

Muitas vezes achamos muito difícil amar o próximo porque acreditamos que nosso vizinho está entre 
nós e o nosso bem. Deixe-me lhe assegurar que isso está longe de ser verdade. Nenhuma influência 
externa para o bem ou o mal pode agir sobre nós. Nós mesmos liberamos o nosso bem. Entender o 
significado completo disso requer uma transição de consciência. Como seres humanos, pensamos que 
existem aqueles indivíduos no mundo que podem, se quiserem, serem bons para nós; ou pensamos 
que existem alguns que são uma influência para o mal, dano ou destruição. Como isso pode ser 



verdade se Deus é a única influência em nossa vida – Deus, que é “mais próximo. . . do que respirar, 
e mais perto que mãos ou pés?  
A única influência é a do PAI interior, que é sempre bom. “Não poderias ter poder algum contra 
mim, a não ser que te fosse dado do Alto.” 
 
Quando percebemos que a nossa vida está se desdobrando de dentro do nosso próprio ser, chegamos 
à conclusão de que ninguém na Terra jamais nos feriu, e ninguém na Terra jamais nos ajudou. Toda 
mágoa que já chegou à nossa experiência tem sido o resultado direto de nossa incapacidade de 
contemplar esse Universo como Espiritual. Nós olhamos para ele com louvor ou condenação, e não 
importa qual foi, nós trouxemos uma penalidade sobre nós mesmos. Se olharmos para trás ao longo 
dos anos, poderíamos quase esboçar as razões de toda a discórdia que entrou em nossa experiência. 
Em todos os casos, é a mesma coisa – sempre porque vimos alguém ou algo que não era espiritual. 
Ninguém pode nos beneficiar; ninguém pode nos prejudicar. É o que sai de nós que retorna para 
abençoar ou nos condenar. Criamos o bem e criamos o mal. Criamos o nosso próprio bem e criamos 
o nosso próprio mal. Deus também não faz; Deus É. Deus É um Princípio de Amor. Se estamos de 
acordo com esse princípio, então trazemos o bem para a nossa experiência; mas se não estamos de 
acordo com esse princípio, então trazemos o mal para nossa experiência. O que quer que esteja fluindo 
de nossa consciência, aquilo que está saindo em segredo, está sendo mostrado ao mundo em 
manifestação externa. 
O que quer que emana de Deus na consciência do homem, individual ou coletivamente, é poder. O 
que é que emana de Deus e opera na consciência do homem, senão o amor, a verdade, a perfeição, a 
totalidade – todas as qualidades de Cristo?  

Porque existe apenas um Deus, um Poder infinito, o amor deve ser a emoção controladora nos 
corações e almas de cada pessoa na face da Terra.  

Agora, em contraste com isso, estão aqueles outros pensamentos de medo, dúvida, ódio, ciúme, inveja 
e ressentimentos, que são provavelmente os mais importantes na consciência de muitas das pessoas 
do mundo. Nós, como buscadores da verdade, pertencemos a uma pequena minoria daqueles que 
receberam a comunicação de que os maus pensamentos dos homens não são poder; eles não têm 
controle sobre nós. Nem todo pensamento maldoso ou falso na Terra tem qualquer poder sobre você 
ou sobre mim quando entendemos que o Amor é o único poder. Não há poder no ódio; não há poder 
no ressentimento; não há poder no rancor, luxúria, ganância ou ciúme. Há poucas pessoas no mundo 
que são capazes de aceitar o Ensinamento de que o Amor é o único poder e que estão dispostos a “se 
tornarem uma criança pequena”. Aqueles que aceitam este ensinamento básico do Mestre, no entanto, 
são aqueles a quem Ele disse: 

… Eu te agradeço, ó Pai, Senhor do Céu e da Terra, que tu tens escondidos estas coisas dos sábios 
e prudentes, e as revelou aos pequeninos: assim também Pai; pois assim parecia bom aos teus olhos. 
… Bem-aventurados os olhos que veem as coisas que vedes: Pois digo que muitos profetas e reis 
desejaram ver as coisas que vedes, e não as vestes; e ouvir as coisas que ouvistes e não as ouviste. 
Lucas 10:21, 23, 24 
 

Uma vez que aceitamos esse importantíssimo ensinamento do Mestre e nossos olhos enxergam além 
da aparência, conscientemente perceberemos diariamente que todas as pessoas no mundo estão 
capacitadas com o amor do Alto, e que o Amor em sua consciência é o único poder, poder do bem 
para vós, para mim e para si próprio; mas que o mal no pensamento humano, se toma a forma de 
cobiça, ciúme, luxúria ou louca ambição, não é poder, não deve ser temido ou muito menos odiado. 
Nosso método de amar nosso irmão como a nós mesmos está nessa percepção: 

O bem em nosso irmão é de Deus e é poder; o mal em nosso irmão não é poder, não tem poder contra 
nós e, em última análise, nem mesmo poder contra ele mesmo, uma vez que ele despertar para a 
Verdade. Amar nosso irmão significa conhecer a Verdade sobre nosso irmão; saber que naquele, 
que é de Deus, é poder, e que naquele, que não é de Deus, não é poder. Então estamos amando 
verdadeiramente nosso irmão.  



Séculos de ensino ortodoxo instilaram em todos os povos do mundo uma sensação de separação, de 
modo que eles desenvolveram interesses separados e apartados uns dos outros e também separados 
do mundo em geral. Quando dominamos o princípio da Unidade, porém esse princípio se torna uma 
convicção profunda dentro de nós, nessa unidade o leão e o cordeiro podem se deitar juntos. 

Isto é provado ser verdade através de uma compreensão do significado correto da palavra “Eu”. Uma 
vez que realizamos a primeira percepção da verdade de que o Eu de mim é o “Eu” de você, o “Eu” 
de você é o “Eu” de mim, então veremos porque não temos interesses separados uns dos outros. Não 
haveria guerras, conflitos de espécie alguma, se pudesse ficar claro que o ser real de todos no 
Universo é o único Deus, o único Cristo, a única Alma e o único Espírito. Tais benefícios ajudam um 
e o outro por causa dessa Unidade. Nessa união espiritual, encontramos nossa paz um com o outro. 
Se experimentarmos isso, veremos rapidamente como isso é verdade. Quando vamos ao mercado, 
percebemos que todos que encontramos são os mesmos que somos, que a mesma vida o anima, a 
mesma Alma, o mesmo amor, a mesma alegria, a mesma paz, o mesmo desejo pelo bem. Em outras 
palavras, o mesmo Deus está entronizado em todos aqueles com quem entramos em contato. Eles não 
podem, no momento, estar conscientes desta Presença Divina dentro de seu ser, mas eles responderão 
como nós a reconhecermos isto neles. No mundo dos negócios, seja entre nossos colegas de trabalho, 
nossos empregadores ou nossos funcionários, seja entre concorrentes, seja em relacionamentos 
administrativos e trabalhistas, mantemos essa atitude de reconhecimento: 

Eu sou você. Meu interesse é seu interesse; seu interesse é meu, pois a vida única anima o nosso 
ser, a única Alma, o único Espírito de Deus. Tudo o que fazemos um pelo outro, fazemos por causa 
do Princípio que nos une. 

Uma diferença é imediatamente perceptível em nossos relacionamentos pessoais, em nossos 
relacionamentos comerciais e em nossos relacionamentos com a comunidade – em última análise, em 
relacionamentos nacionais e internacionais. O momento em que desistimos do nosso senso humano 
de separação, este Princípio torna-se operativo em nossa experiência. Nunca falhou e nunca deixará 
de produzir frutos ricos. Todos estão aqui na Terra, mas com um propósito, e esse propósito é mostrar 
a Glória de Deus, a Divindade e a plenitude de Deus. Nessa compreensão, seremos colocados em 
contato apenas com aqueles que são uma bênção para nós, pois somos uma bênção para eles. 

No momento em que olhamos para uma pessoa para o nosso bem, podemos encontrar hoje o bem e, 
o mal amanhã. O bem espiritual pode vir através de você para mim do PAI, mas não vem de você. 
Você não pode ser a Fonte de qualquer bem para mim, mas o PAI pode usar você como um 
instrumento para o Seu bem fluir através de você para mim. 

Então, quando olhamos para nossos amigos ou nossa família nessa Luz, eles se tornam instrumentos 
de Deus, do bem de Deus, alcançando-nos através deles. Estamos sob a Graça, assumindo a posição 
de que todo o bem emana do PAI interior. Pode parecer que vem através de inúmeras pessoas 
diferentes, mas é uma emanação do bem, de Deus de dentro de nós. 

Qual é o princípio? 

“Ama o teu próximo como a ti mesmo.” 

Ao obedecer a este mandamento, amamos amigos e inimigos; oramos pelos nossos inimigos; 
perdoamos, embora seja 70×7; não damos falso testemunho contra o nosso próximo, mantendo-
o em condenação; nós julgamos não como bons ou maus, mas vemos através de toda aparência 
a identidade de Cristo – o Eu Único que é o seu Eu e o meu Eu. Então pode ser dito de nós:  

… Vem, abençoado de meu Pai, herde o Reino preparado para você desde a fundação do mundo: 
Porque tive fome, e me deste alimento; estava com sede e me deste de beber; era um forasteiro, e me 
acolhestes; nu, e me vestistes; adoeci, e me visitastes; estive na prisão, e viestes a mim. Então os 
justos lhe responderão, dizendo: Senhor, quando te vimos com fome e te demos de comer? Ou com 
sede e te demos de beber? Quando te vimos forasteiro e te acolhemos? Ou nu, e te vesti? Ou quando 
te vimos doente, ou na prisão, e viemos a ti? E o Rei responderá e dirá a eles: Em verdade vos digo 



que, na medida em que o fizestes a um destes meus pequeninos irmãos, o fizestes a mim. (Mateus 25: 
34-40) 

Capítulo A Relação da Unidade - do Livro: A Arte de Curar pelo Espírito 
O seu mundo e o meu são um cenário externo de nossa consciência: quando essa consciência está 
plena de Verdade, nosso universo expressa harmonia, ordem, prosperidade, alegria, paz, poder e 
domínio; quando existe ausência dessa Verdade, então existe uma aceitação dos valores mundanos e 
nosso mundo assume a complexidade da impermanência, do acaso e da mudança de sorte, bem 
característico vigente na crença mundial. Todas as condições refletem a atividade da consciência de 
cada indivíduo em questão. 
  
Seu mundo está incorporado em sua consciência; ele reflete o estado de sua consciência, porque sua 
consciência governa o seu mundo. O seu conhecimento da Verdade é a lei para o seu mundo; assim 
como, da mesma forma, a ignorância da Verdade também se torna uma lei para ele. Por exemplo, não 
existem lei da escuridão, porque você sabe que a escuridão pode ser dissipada pela presença da Luz, 
mas na sua ausência, a escuridão confirma sua presença. E assim, também em sua consciência, na 
ausência da Verdade, a ignorância, mentira, aparência de discórdia e desarmonia afirmam sua 
presença. Portanto, na ausência da atividade da Verdade em sua consciência, seu mundo refletirá o 
acaso, a mudança de sorte, a crença humana, a crença na medicina ou na astrologia. Mas, se a 
atividade da Verdade opera “como” sua consciência e “na” sua consciência, de modo a tornar-se uma 
lei de harmonia para tudo em seu mundo, então ela faz com que tudo que lhe diga respeito reflita a 
harmonia de sua consciência. 
  
Suponha que você se encontra numa sala cheia de pessoas com as quais você deve trabalhar - falando, 
instruindo ou servindo. Você olha para as pessoas e vê que elas apresentam uma variedade de 
aparências - boa, má, doente, saudável, rica ou pobre. Como você pode estabelecer um senso de 
Unidade com todas essas pessoas? 

No sentido de firmar um sentido de união com todos, você deve, antes de tudo, entrar em contato com 
o Espírito interior e encontrar sua própria plenitude e integridade; você deve entrar em contato com 
o Pai interior, e aí sim você automaticamente se tornará UM com cada indivíduo dentro do campo de 
sua consciência. Essa é a oportunidade de aplicar os “Princípios” do Caminho Infinito. Olhe para 
Deus, através ou além de cada pessoa na sala:  

Deus é o princípio que anima todo indivíduo. Deus é a mente de cada um presente aqui, a inteligência 
que se expressa como pessoa. Deus é o único Amor, e sendo Deus infinito, Deus é, então, Todo Amor; 
Deus é, portanto, o Amor do ser individual, e sendo preenchido pelo Amor que é Deus, nenhum 
indivíduo pode ser usado como instrumento de ódio, inveja, ciúme ou maldade. 
  

Uma percepção como essa o elevará ao Reino do puro Ser, acima das personalidades. Você pode se 
defrontar com evidências de má interpretação, mas que diferença faz sobre o qual é a aparência? 
Deus está bem aí onde a aparência se reflete em sua mente. Você está lidando apenas com Deus, não 
com crenças, pessoas ou condições. Tem sido comprovado inúmeras vezes que, no confronto com 
pessoas dominadas pela raiva ou no encontro com animais ferozes, prontos para atacar, mantendo a 
percepção de Deus como a verdadeira entidade ou identidade - o Ser Real - Deus como a única lei, 
única substância, causa e efeito, aquilo que chamamos de cura acontece. Este método de Tratamento 
nunca deixa o Reino de Deus, nunca se rebaixa ao nível do homem, da pessoa, condição ou 
circunstância, e nem leva em consideração o desemprego, o pecado ou a doença. É tão fácil dizer que 
isso é bom e isso é mau, isso é de Deus e aquilo é do diabo; mas quando uma pessoa ou condição 
proclama ter o poder de crucificá-lo ou libertá-lo, de lhe causar problemas, fazer isso ou aquilo, você 
deve manter sua firmeza e perceber: 
  
Meu ser está em Cristo, e mantendo meu ser em Cristo, somente o Cristo pode atuar em minha 
consciência, pois Ele é a Única Consciência, a consciência de cada pessoa no mundo. 
 
Em outras palavras, quando você observa o mundo e vê pessoas ou circunstâncias que se arrogam de 
ter poder do bem e do mal sobre você, reconheça novamente que seu ser está em Cristo, e somente 
aqueles inspirados por Cristo podem ter alguma influência em seus caminhos.  



Há muitos anos atrás, num período de angústia, veio a mim que eu deveria amar aqueles que me 
odiavam, dar amor pela ingratidão, e minha resposta foi: 

"Pai, eu não posso fazer isso. Não sei como. Sim, eu até posso ser hipócrita e dizer que amo aqueles 
que me odeiam, condenam, julgam e lutam contra mim; mas devo dizer que eu verdadeiramente não 
consigo, não sei como amá-los. É verdade que não alimento nenhum antagonismo contra eles, 
porque sei o que os motivou, e não culpo eles. Se eu não tivesse um pequeno entendimento do Seu 
infinito Amor, talvez fizesse a mesma coisa; por isso, não os acuso, julgo ou condeno. Posso até dizer 
"Pai, perdoa-lhes porque não sabem o que fazem", mas amá-los... não, não consigo, honestamente. 
Não posso dizer que os amo, não posso fazer isso. Se tem que haver algum amor, eu posso 
perfeitamente ser a via pela qual Você, Deus, pode amá-los através de mim. Se isso pode ser 
arranjado assim, que seja; mas não me peça para amá-los porque está além da minha capacidade". 
 
Em menos de um minuto, uma paz maravilhosa me sobreveio, fui dormir e acordei completamente 
curado. É impossível amar a ingratidão, a injustiça, as mentiras e as confusões, mas podemos deixar 
Deus agir: "Deus, Você que pôde amar o ladrão na cruz e a mulher adúltera, ame essas pessoas 
também". 
 
Qual foi o requisito necessário a fim da demonstração que tive que fazer? 
Não foi a habilidade de “nulificar” a mim mesmo, de modo a nem sequer tentar ser correto para amar 
os inimigos? 
Quando você diz que você ama seu inimigo, isso é hipocrisia. Temos que aprender a deixar que Deus 
ame, e a nós cabe sermos o instrumento através do qual o Amor de Deus possa fluir tanto para os 
amigos quanto para os inimigos.  
 
Existem no mundo pessoas boas e más, justos e injustos, mas quando você se ergue até o círculo de 
Deus, você descobre que Ele é o princípio de todas as pessoas; Deus é o único princípio das pessoas, 
o Amor, a Verdade e a Vida que as anima, sejam as do seu trabalho, das suas relações sociais ou da 
sua casa. Sua casa é composta pela sua consciência do lar. Você é o guardião de sua moradia e você 
deveria guardar firmemente sua porta, para que nada que não tenha o direito de estar ali a atravesse. 
Mas essa porta, entretanto, não é uma porta material. A única porta que existe é a porta da sua 
consciência, e a única porta pela qual você é responsável é essa porta. E o que você vai permitir que 
cruze essa porta, da sua consciência? Você permitirá a entrada do contágio, da infecção como um 
poder em seu lar? Você será complacente com a discórdia e a desavença? Você deveria fazer disso 
um alvo de realização diária, com exceção da Verdade, nada pode entrar pela porta de sua 
consciência, pois nenhuma sugestão de poder humano é lei, seja física, material ou mental. Qualquer 
crença que entrar em sua casa precisa primeiro entrar em sua consciência, e a Verdade do Ser em sua 
consciência agirá como uma lei de anulação de qualquer falsa crença que posso se intrometer. 
Tudo o que entrar no campo de sua consciência assumirá a natureza e o caráter dessa consciência. 
  
Não só sua própria vida é afetada pelo que entra pela porta de sua consciência, mas também são 
afetados todos os que entram no campo de sua consciência, e isso inclui familiares ou membros de 
comunidades ou igrejas. Todos procuram você pelo pão; eles o procuram pela Verdade do Ser, mas 
muitas vezes sua mente está tão ocupada com suas desarmonias e discórdias que eles vão embora 
sem a Substância Divina que buscavam em você. Dentro de cada pessoa há uma fome pelo pão da 
vida. Amigos, parentes e conhecidos que encontram o caminho de sua casa, ostensivamente 
procurando por companhia, suprimento ou qualquer forma de bem material, mesmo que, do ponto de 
vista deles, estejam convencidos desse propósito, na verdade sentem falta e aspiram pela verdadeira 
substância da vida, a carne que não perece. Se você lhes der somente dinheiro, se der apenas sua 
companhia física e humana e mais nada, você está dando a eles apenas uma pedra como alimento, e 
não o pão da vida. Você não os elevará em seu estado de consciência. E isso você só pode fazer 
mantendo-se especificamente na consciência da Verdade do seu Ser: 
  
Deus é a substância e a atividade do meu lar; Deus é a consciência de qualquer indivíduo que entre 
em minha casa, seja um familiar ou amigo. Nada entra em minha casa que possa violar sua 
sacralidade, porque Deus é a minha única casa. Assim como minha casa aparece na Terra como 
estrutura material, ela expressará a harmonia de Deus. Aqueles que estiverem nesta casa refletirão 
essa harmonia ou serão removidos, porque nada que é dessemelhante a Deus pode permanecer em 



minha casa - meu templo, meu ser, meu corpo. Qualquer coisa que tenha natureza discordante que 
possa entrar ou que possa temporariamente ser autorizado a entrar será removida no tempo certo, 
de tal modo que não haverá injúria a ninguém, mas bênçãos para todos.  
Uma vez que Deus é minha consciência, nada pode entrar nessa consciência: "não entrará nela coisa 
alguma que contamine, ou cometa abominação e mentira", e mesmo se eu, em minha ignorância ou 
fraqueza humana, permitir a entrada daquilo que aqui não tem lugar, isso não permanecerá: a 
Consciência da Verdade e da Vida que Eu Sou o curará ou o removerá. Eu decido que tudo e todos 
que entrarem em minha consciência serão curados ou removidos. Eu não ouso me apegar a alguém 
e dizer "apesar de todos os seus erros, eu ainda preciso de você, eu quero você". Fico firme em Deus 
e, se necessário, deixo pai, mãe, irmão, irmã, marido ou esposa, para habitar no lugar secreto do 
Altíssimo. 
 
Apegar-se ao que você sabe que não é certo só por causa das emoções humanas quase sempre acaba 
por impedir sua demonstração espiritual. Cada um precisa confiar em sua orientação interior para 
determinar quando deixar os laços humanos se romperem ou não. Quase todos os casamentos contém 
alguma versão da declaração "o que Deus uniu, o homem não separa". A verdade é que o que Deus 
uniu, o que Deus trouxe junto em Unidade, nenhum homem pode separar. Seria totalmente impossível 
para o homem ter poder sobre Deus e sobre a obra de Deus. Nenhum homem tem o poder de desfazer 
o trabalho de Deus. No mundo das aparências, pode haver uma discussão temporária - e haverá - mas 
não para você, se você se erguer para o círculo de Deus e ali viver em constante realização de que o 
que Deus fez é para sempre, e o que Deus juntou, nenhum homem pode separar. Ao se deparar com 
um problema conjugal, você perceberá que, como Deus é Um, a única relação que existe é a Relação 
da Unidade, e não pode haver divisão ou separação dessa Unidade, nenhuma desarmonia ou discórdia. 
No momento em que há dois em vez de um, pode haver qualquer tipo de discórdia e desarmonia, o 
que é impossível na Unidade. 
  
Muita gente então acredita que uma realização como essa garantiria a um casal permanecer unido, e 
então, um divórcio ou separação não seriam possíveis. Mas nada pode ser mais distante da verdade 
do que isso. Um casal pode ser legalmente casado, mas eles podem não ser realmente Um; em seus 
seres individuais, não são realmente Um. Portanto, essa realização da Unidade pode trazer uma 
separação ou divórcio muito mais rápido do que seria o caso de outra forma, libertando tanto marido 
quanto esposa do jugo da desarmonia e da discórdia, possibilitando a ambos encontrarem sua Unidade 
noutro lugar qualquer. Não existem duas pessoas que possam se realizar na Unidade e verdadeira 
felicidade, se a vida só se resolve numa batalha interminável de agressões e desentendimentos. A 
relação conjugal sem amor não passa de um pecado. 
  
Um praticante de cura espiritual nunca deveria se intrometer na vida familiar de qualquer pessoa ou 
casal, e nem julgar humanamente se duas pessoas deveriam casar, permanecer casadas ou separar. 
Isso não é da conta do curador espiritual e, mais ainda, não há um modo fácil de saber pelas aparências 
qual a verdade da situação. Em todos os casos de desentendimentos e desarmonia, mantenha-se no 
fato de que Deus é somente Um, e só um casamento existe, a união mística. Tal união é ordenada por 
Deus, e nenhum homem pode separar. 
  
Às vezes, o melhor meio para Deus manter a unidade é cortando o vínculo humano ou legal. Nunca 
acredite, nem por um momento, que, somente por conhecer a Unidade, todos os casamentos serão 
mantidos, porque eles não serão. Conhecer a Unidade mantém a pessoa unida com o seu bem; se esse 
bem significa celibato, casamento ou separação, é isso que acontecerá. Ninguém tem o direito de 
decidir como uma demonstração deve acontecer, porque tudo deve se desenvolver de acordo com o 
bem espiritual, e não de acordo com a ideia que o ser humano supõe que seja o bem. Ninguém deveria 
se achar competente para decidir o que é humanamente bom. 
  
Não é sábio tentar proteger entes amados das discórdias e desarmonias que eles, consciente ou 
inconscientemente, trouxeram e trazem para si mesmos. É melhor desistir da preocupação ansiosa, 
deixá-los, e permitir que vivam com algumas de suas discórdias, porque a superproteção que poderia 
preservá-los dos resultados de sua própria conduta acaba sempre sendo a pedra de tropeço que os 
impede de despertar para a Verdade do Ser. Seu sofrimento pode ser a agulha necessária para acordá-
los. Cada um de nós tem que aprender a lição "deixe-o, deixe que se vá". Solte seus entes amados em 
Cristo, solte-os em Deus; e deixe a Lei de Deus governá-los. 



  
A despeito do quanto alcançaram de realização espiritual ou em que medida a praticam em sua vida 
diária, sempre há aqueles que, por uma razão ou outra, não podem ou não querem responder. A maior 
testemunha conhecida da vida espiritual foi o Mestre, Cristo Jesus, mas ainda assim ele teve seu 
Judas, a dúvida de Tomé, a negação de Pedro e os discípulos que dormiram no Horto. Sem dúvida, 
Pedro e Tomé despertaram e se recuperaram do lapso temporário. Já sobre Judas, não há prova ou 
sinal de um despertar para essa luz espiritual. Além disso, houve um tempo em que o ímpeto espiritual 
não encontrou resposta em Saulo de Tarso. Contudo, em um certo momento, ele não só respondeu, 
mas tornou-se uma grande testemunha do chamado espiritual. Portanto, ninguém precisa se 
desesperar por aqueles de sua família, grupo de igreja, nação ou do mundo que não respondem ao 
impulso espiritual neste momento. No seu próprio tempo, eles o farão. Para alguns, isso pode levar 
dias, semanas, meses, anos: e outros podem precisar de vidas inteiras, muitas. Mas, cedo ou tarde, 
todo joelho deve se dobrar - todo joelho! Em algum momento, todos aprenderão sobre Deus. As 
pessoas acreditam que não avançam por causa da falta de Demonstração (experiência Deus Presença) 
de alguém de sua convivência ou, por uma razão ou por outra, a falta de Demonstração por parte de 
outro alguém que possa ter uma influência adversa sobre elas. Isso nunca poderia ser verdade, a 
menos que elas mesmas permitissem. Cada um é responsável por sua própria demonstração espiritual, 
e é totalmente inútil reclamar e culpar um companheiro por falta de coragem espiritual. 
  
Ninguém de menos autoridade do que o Mestre poderia ensinar que, para se obter seu estado-Cristo, 
é necessário deixar mãe, pai, irmão e irmã, "por amor a Mim". Por que não encarar o fato de que a 
maioria das pessoas ainda não está pronta para deixar aqueles que elas acreditam agir de tal forma 
que atrasam seu progresso espiritual? Assim, ninguém deveria culpar a ninguém, nem a si mesmo, 
mas de pronto perceber que somente a aceitação universal de uma entidade à parte de Deus poderia 
hipnotizá-lo a ponto de acreditar que alguma influência fora de seu próprio ser poderia afetá-lo.  
 
Poderia a influência de alguém, fosse para ajudar ou atrapalhar, interferir no progresso espiritual de 
outra pessoa? Como é possível que alguém se coloque entre ela e sua realização do estado-Cristo?  
 
Isso só pode acontecer se houver dependência de um ser humano.  Se homens e mulheres aceitarem 
a crença universal de que seus sustento vem do marido, da esposa, de investimentos ou trabalho, eles 
se colocarão sob a lei material. Antes que as pessoas tenham algum conhecimento da sabedoria 
espiritual, essa dependência é normal; mas depois que aprenderam a verdade sobre sua identidade 
como "Um com o Pai", se insistirem em situar sua "fé em príncipes", em sua dependência de amigos 
ou família, ao invés de libertarem a si mesmos para viver sob a Graça, continuarão a viver sob a lei 
humana da limitação. Na vida espiritual, não há dependência de qualquer pessoa ou coisa: há o 
compartilhar, mas nunca dependência. Qualquer coisa que seja compartilhada com o próximo é 
compartilhada da infinita magnanimidade de Deus: 
  
"Eu e meu Pai somos Um": essa é minha relação com Deus e de Deus comigo. Isso não tem nada a 
ver com qualquer outra pessoa, seja parente, amigo ou sócio. O meu bem não depende deles, de jeito 
nenhum, nem eles são dependentes de mim. Meu bem é a plenitude de Deus manifestada em meu ser 
individual. 
 
Quando essa Unidade é vislumbrada, todo relacionamento torna-se amizade, alegria e cooperação. Se 
nossa dependência não está em outros, não sofreremos por faltas ou perdas se nossas relações com 
eles forem apagadas, porque todo bem é inerente à nossa relação com Deus, e não está no poder de 
ninguém desfazer essa relação de herdeiro com Cristo em Deus. O cenário humano não testemunha 
isso porque, para que a pessoa se beneficie de sua relação do Pai com o filho, uma atividade da 
Verdade deve acontecer na consciência individual.  
 
Quando você aprende a "não chamar nenhum homem na Terra de Pai", automaticamente todo homem, 
mulher e criança passam a ser seus irmãos. De acordo com o testemunho humano, você pode ser 
apenas uma criança sem pais neste mundo, mas uma vez que você concorda em "não chamar nenhum 
homem na Terra de Pai", isso não é mais verdade, porque você fez de qualquer pessoa de todo 
universo seu irmão ou sua irmã. Pessoas que sempre olharam para você como um estranho 
repentinamente sentem que "eu conheço essa pessoa, sinto como se já a conhecesse". Até mesmo 
entre você e aqueles que não são irmãos de sangue deixa de existir barreiras, porque agora uma 



relação superior à irmandade por laços de sangue se estabeleceu: agora são irmãos por deliberação 
Divina. 
  
Há uma ligação, um laço espiritual, que congrega todas as crianças de Deus. Não é um vínculo com 
seres humanos ou mortais, e por isso aqueles que insistem em permanecer no nível mortal acabam 
sendo afastados da experiência dos mais iluminados espiritualmente. Cada um atrai para si aqueles 
com quem está espiritualmente unido, seus irmãos espirituais; mas aqueles que vivem e insistem em 
viver no plano material e mortal mais cedo ou mais tarde são afastados, e muitas vezes as maiores 
mágoas, dores do coração, consistem em tentar mantê-los. 
  
Ao longo do caminho, você pode encontrar falsidade, decepção e desprezo; algumas vezes seus 
amigos e parentes estão adormecidos e não o apoiam, outras vezes até contradizem e atrapalham. 
Você precisa chegar ao ponto do seu desenvolvimento em que essas coisas não têm consequência 
para você. Não faz diferença para sua vida se alguém falha com você: só faz diferença para eles, 
porque eles falharam em suas demonstrações do estado-Cristo, mas para você mesmo, não fará 
diferença, se você aprendeu e se mantém firme na sua relação com Deus. Como Deus é vida, 
sabedoria, atividade e sustento do seu ser, você não tem Demonstração a fazer que seja dependente 
de qualquer pessoa da Terra. 
  
Você é espiritualmente alimentado, vestido e amparado. Sua completa e absoluta confiança está nesta 
Verdade de que tudo o que é do Pai é seu também. Se toda a Terra fosse devastada, esta única Verdade 
permaneceria: "Eu e meu Pai Somos Um", e tudo o que o Pai tem, ainda é seu.  
Quando o Mestre ensinou seus discípulos a deixarem mãe, pai e irmãos por causa dele, ele não quis 
dizer que deveriam abandonar aqueles de seu lar espiritual.  
Todos os que podemos encontrar em um nível espiritual de amor, estão ligados e unidos de agora 
para a eternidade, compartilhando uns com os outros tudo o que possuem, para sempre. 
 

(Nota: Caso no momento atual de sua experiência você esteja com um conflito de relacionamento humano entre parentes, 
cônjuge ou amigos, estude fielmente estes dois textos “Ame teu próximo” e “A Relação de Unidade”.) 

PARTE III 
Introdução do Livro: Praticando a Presença 

Ninguém vai pegar este livro e lê-lo, a menos que seja alguém que já conheceu momentos tranquilos 
de reflexão interior, alguém que foi atormentado por frustração, falta de sucesso ou falta de harmonia, 
e que ponderou longa e seriamente porque a vida deveria ser tão insatisfatória. Porque esta foi a 
minha experiência e, porque essa experiência levou à escrita deste livro, apenas aqueles que tiveram 
uma experiência semelhante essa pergunta insondável foi interessada em ler mais para descobrir o 
que eu encontrei e como me beneficiou. 

Houve muitas ocasiões em minha vida em que tive motivos para ficar insatisfeito com a maneira 
como a vida estava indo… insatisfeito a ponto de silenciosamente, interiormente, ponderar e pensar 
na possibilidade de encontrar uma saída. Longos períodos de sucesso e felicidade, seguidos de 
insatisfação e infelicidade, finalmente levaram a períodos mais longos e mais frequentes de 
introspecção, cogitação e contemplação da vida, e do que se tratava. Em uma dessas experiências, 
embora eu não possa dizer que ouvi uma voz, sei que recebi uma impressão que era algo como um 
ser interior dizendo para mim: “Tu o manterás em perfeita paz, cuja mente permanece em ti.” 

Devo admitir que essa foi uma experiência surpreendente, porque até aquele momento eu 
desconhecia quase totalmente a Bíblia. Não era uma companheira diária, mas apenas uma questão de 
leitura ocasional. Mais tarde, mais pensamentos sobre esta mesma natureza se desdobraram, e eu 
comecei a perceber que ao longo das Escrituras nos é dito que: “Não se apoie em seu próprio 
entendimento. Reconhece-o em todos os teus caminhos, e ele endireitará as tuas veredas. … Aquele 
que habita no lugar secreto do Altíssimo, ficará sob a sombra do Todo-Poderoso. … Na quietude e 
na confiança será sua força.” 



Conforme a passagem após a passagem desdobrou e revelou a si mesma. Em última análise, fui 
conduzido à mais grandiosa experiência de todas, na qual o grande Mestre, Cristo Jesus, revela que, 
se permanecermos na Palavra e deixarmos a Palavra habitar em nós, daremos frutos ricamente, e 
isso, na verdade, é de bom prazer de Deus que prosperemos e produzamos frutos ricos. Sempre havia 
o lembrete de que o preço é: “Permaneça em mim; Deixe-me permanecer em você. Permaneça na 
Palavra e deixe a Palavra habitar em você. Habitar em Deus; viva e mova-se e tenha o seu ser em 
Deus. Busque-o enquanto ele pode ser encontrado”. 

Aos poucos, ocorreu-me que todas as passagens das Escrituras estavam revelando ao mundo que “o 
homem, cuja respiração está em suas narinas”, o homem separado e à parte de Deus, não deve ser 
considerado, pois ele não é nada. Comecei a entender por que Cristo Jesus poderia dizer: “Eu de mim 
mesmo não posso fazer nada” – de mim mesmo eu não sou nada; “O Pai que habita em mim, ele faz 
as obras.” Eu pude entender São Paulo quando ele disse: “Eu posso todas as coisas por meio de 
Cristo que me fortalece”, e então eu sabia qual era o fator que faltava na minha vida. Eu estava 
vivendo uma vida cotidiana comum. Tudo o que Deus significava para mim era uma leitura ocasional 
da Bíblia e uma ocasional presença na Igreja. Agora eu vi que o princípio da vida, o segredo de toda 
vida próspera, estava em: fazer de Deus uma parte da minha própria consciência, algo que Paulo 
descreve como “orai sem cessar”. 

A princípio, você pode não entender porque orar sem cessar ou pensar em Deus tem algo a ver com 
você ser feliz, bem-sucedido ou saudável. Você pode nem mesmo ser capaz de ver que a conexão 
Deus tem com os assuntos mundanos da vida. Isso, é claro, você só descobrirá através de sua própria 
experiência, porque independentemente de qualquer testemunho que eu possa lhe oferecer sobre o 
que ela fez em minha vida, ou nas vidas de milhares de pessoas a quem ensinei este modo de vida, 
você não será convencido até que você mesmo tenha tido a experiência real. 

A razão pela qual você está lendo este livro é porque você está sendo irresistivelmente atraído por 
Deus. Existe uma compulsão dentro de você para encontrar o fator que falta em sua vida, o que lhe 
restituirá seu estado original de harmonia, alegria e paz. O fato de você ter lido a Introdução até aqui 
é uma indicação de que é isso que você está procurando, essa é a necessidade que clama por 
realização em você; e tenha certeza disso, que a partir de agora sua mente se voltará novamente a 
Deus, até que um dia, mais cedo ou mais tarde, ficará evidente para você que sua vida só será 
completa quando for vivida em Deus e ter Deus vivendo nela. Você nunca se sentirá inteiramente 
separado ou distante de Deus, porque nunca mais em sua vida você será capaz de sair por aí longos 
períodos sem trazer Deus para a sua percepção consciente várias vezes ao dia e, em certa medida, 
permanecer Nele. 

Imagine por um momento o que está acontecendo na mente da pessoa que desperta pela manhã e 
percebe: “Sem Deus, eu não sou nada. Mas com Deus todos os poderes da harmonia se unem em 
mim para se expressar”. Ou, a pessoa que faz uma reflexão acerca de alguma passagem das 
Escrituras como: “Ele realiza a coisa que é designada para mim. … O Senhor aperfeiçoará aquilo 
que me diz respeito. … Para onde posso fugir do Teu Espírito? Ou para onde fugirei da tua 
presença? Se subo ao céu, Tu estás aí; se eu fizer minha cama no inferno, eis que Tu estás aí. … Sim, 
embora eu ande pelo vale da sombra da morte, não temerei mal algum, porque Tu estás comigo.” 

Pense no que significa para um homem de negócios, saindo para o seu escritório, ou para uma mãe, 
enviando seus filhos fora da escola, sabendo que eles não estão sozinhos – onde quer que eles estejam, 
o Espírito de Deus está com eles, e onde está o Espírito de Deus, há liberdade. Nunca mais poderão 
sentir-se sozinhos ou que sua vida depende inteiramente do que fazem ou do que os outros lhes fazem, 
para o bem ou para o mal, porque nunca mais se esquecerão que há um Ele, mais perto que respirar, 
mais perto que mãos ou pés; há uma Presença que vai adiante deles para endireitar os lugares tortos, 



uma Presença e um Poder que vai preparar um lugar para eles. Nunca podem ser separados do Espírito 
de Deus enquanto o Espírito de Deus é mantido vivo dentro deles. 

Ao contemplar isso, você começará a descobrir que, seja você um daqueles que ora em montanhas 
sagradas ou em grandes templos em Jerusalém, ou se você não ora em nenhum lugar específico, a 
verdade é que o lugar onde você está é solo sagrado, desde que você esteja contemplando a Presença 
e o poder de Deus dentro de você. Isso não significa que você não pode continuar a louvar na Igreja 
de sua escolha. Este livro não pretende tirá-lo de qualquer Igreja onde no presente momento, você 
pode estar desfrutando da associação daqueles em seu caminho religioso particular. Também não é 
para colocá-lo em qualquer Igreja em que você não pode já estar adorando. O propósito deste livro é 
revelar o Reino de Deus – onde ele está e como alcançá-lo. O Mestre disse que o Reino de Deus não 
é nem aqui! nem acolá! mas está dentro de você e você aprenderá, através deste estudo, que esse 
Reino está estabelecido em você no exato momento em que você começa a contemplar Sua Presença 
e Seu Poder dentro de você. 

Deus É. Disso você pode ter certeza. Isso só é verdade em sua experiência, no entanto, no grau em 
que você contempla, medita e mantém sua mente em Deus, vivendo, movendo-se e tendo seu ser na 
percepção consciente de que Deus nunca o deixará, nem o abandonará. A Graça de Deus é tua 
suficiência, mas isso só se torna prático em sua vida pela sua contemplação dessa Graça. Apenas no 
grau em que você vive conscientemente na realização de Deus e deixar essa percepção de Deus 
habitar em você, é verdade que você não mora sozinho – que o lugar onde você está é solo sagrado, 
pois Deus está com você e Ele nunca o deixará, nem o abandonará. 

Toda pessoa que conhece a insatisfação, a incompletude e a frustração algum dia aprenderá que existe 
apenas um elo perdido em toda a sua cadeia de vida harmoniosa. 

Essa é a Prática da Presença de Deus: conscientemente, diariamente e de hora em hora, permanecendo 
em alguma grande verdade espiritual das Escrituras, e não faz diferença qual escritura: cristã, 
hebraica, hindu, budista, taoísta ou muçulmana. A Palavra de Deus, dada ao homem por meio de 
santos inspirados, sábios, videntes ou reveladores – é disso que precisamos, em qualquer idioma, de 
qualquer país, desde que seja verdade universal. 

Sou viajante há quase 50 anos e encontrei paz, alegria e companheirismo em todos os lugares por 
onde passei. Na minha opinião, a razão pela qual desfrutei de tais experiências satisfatórias ao redor 
do mundo, foi porque carreguei comigo a grande verdade que nos foi dada pelo Mestre: “Não chame 
ninguém seu pai sobre a Terra: pois um só é seu Pai”, o qual está nos Céus.”  

Esta Verdade foi meu o meu passaporte e está sendo o “abre te sésamo” para a liberdade e alegria em 
todos os países, para onde quer que tenha viajado, lembrei conscientemente que Deus é o Pai, o 
princípio criativo, a vida de todos com quem eu entre em contato. Ninguém pode mudar o fato de 
que qualquer que seja o nome, nacionalidade, raça ou credo, existe apenas um Deus, um só Pai, e 
que somos todos filhos daquele único Pai; mas esta verdade serve apenas àqueles que 
conscientemente lembram, percebem, acreditam e confiam nela. 

Em minha vida, eu conheci a abundância e a ausência dela, mas em ambos os casos, sempre que 
houve falta de qualquer tipo, a harmonia, integridade e completude foram restauradas através da 
compreensão de que “o homem não vive só de pão”, mas de toda palavra que procede da boca de 
Deus. … “Eu tenho alimento para comer, da qual você não conhece.”  

− Você já se perguntou o que o Mestre quis dizer com essas palavras?  

Ao longo dos anos, passei semanas e meses ponderando-as, às vezes semanas seguidas, e no ano 
seguinte mais semanas, até entender o significado delas. Percebi que ele estava falando sobre uma 
substância interna, que fazia um alimento no plano externo de relativa comparabilidade – não que 
ele não comesse no devido tempo, mas quando havia coisas mais importantes a fazer, ele tinha outro 
tipo de alimento e pão para sustentá-lo. 



Depois dos anos que passei neste trabalho, posso dizer-lhe que o alimento interior, a água interior, o 
vinho interior e o pão da vida – tudo isto é trazido para a experiência tangível através da comunhão 
interior e de nenhuma outra maneira. Eles não podem ser trazidos de fora para dentro. Nem mesmo 
a leitura da Bíblia fará isso por você.  

Devemos levar as verdades da Bíblia para a meditação e obter uma compreensão interna delas, que 
as palavras que você lê em um livro se transformam na Palavra da viva, o pão da vida, a carne, o 
vinho e a água da vida. 

A verdade espiritual em uma Bíblia é apenas um poder em proporção à medida que torna-se viva em 
sua consciência e se mantém assim. Esta não é minha palavra para você; esta é a palavra dos mestres 
que nos disseram que seríamos mantidos em paz mantendo nossa mente em Deus e que, se 
permanecermos na Palavra de Deus e deixarmos a Palavra habitar em nós, daremos frutos ricamente.  

Teremos então uma água interior, um vinho interior, um alimento interior e um pão interior para 
trazer ao desenvolvimento e crescimento do fruto que deve aparecer no exterior. Você só pode 
alimentar a árvore da vida de dentro, não de fora. O pão da vida, o alimento, o vinho, a água – estes 
são formados dentro de nós através da contemplação de Deus, das coisas de Deus e da Palavra de 
Deus. Estes são formados dentro de nós pela comunhão com o Espírito. Lembre-se sempre: O 
Espírito de Deus está dentro de você, mas são apenas poucos seres humanos que hoje parecem 
capazes de passar horas com literatura espiritual e mais horas em comunhão interior – “apenas 
poucos”. Seu sincero desejo de conhecer a Deus garantirá seu sucesso no caminho espiritual. 

A mensagem deste livro não é uma mensagem pessoal. É uma sabedoria secular que o homem não 
viverá só de pão, mas de toda palavra lembrada em consciência, de toda palavra e pensamento de 
Deus em nós. Por isso nós vivemos. Quando tentamos viver sem Deus, estamos vivendo apenas com 
as armas carnais deste mundo. Quando, entretanto, nós levamos esta grande verdade em nossa 
consciência e a deixamos permanecer em nós, então estamos vestidos com uma armadura espiritual, 
e a única espada que precisamos é a espada do Espírito. E qual é a espada do Espírito, senão toda 
palavra que sai da boca de Deus? 

Eu aprendi, e por isso eu me esforço para transmitir a você: Mantenha a Palavra de Deus viva em 
sua mente, em seu pensamento e em sua experiência, e você nunca saberá o que é falta ou 
limitação. Mantenha conscientemente diante de você a verdade de que: nenhum homem na 
Terra é seu pai – existe apenas um Pai, o Princípio Criativo de toda a humanidade – e você 
nunca conhecerá nada além do amor dos homens e mulheres deste mundo. 

Ao manter viva a palavra de Deus em sua consciência, você está praticando os princípios da vida 
espiritual. Neste livro, você encontrará uma exposição desses princípios, aos quais me refiro de 
tempos em tempos como a letra da Verdade.  Em si mesmo, isso não é suficiente “porque a letra 
mata, mas o espírito vivifica”. 

Este livro é minha vida pessoal revelada. Este livro, e os livros: A Arte da Meditação e Vivendo o 
Caminho Infinito revelam tudo o que aconteceu comigo em toda a minha carreira espiritual, e não 
apenas para mim, mas para todos aqueles que foram ensinados dessa maneira, seja por mim ou por 
qualquer outra pessoa, professor espiritual neste caminho particular. Pois não é só eu que aprendi 
este segredo do Mestre; é uma sabedoria antiga vivida muitas vezes por muitos homens. Ao longo 
de todos os séculos, esse modo de vida tem sido praticado, mas foi perdido, exceto para os poucos 
que vivem a vida mística. Os problemas do mundo nestas gerações passadas levaram os homens a 
buscar o que restaurará os anos perdidos dos gafanhotos, o que estabelecerá a paz na Terra e a boa 
vontade para os homens. Eu encontrei – e neste livro você encontrará. 

 
 
 



Capítulo Deus É Um, Do Livro: Vivendo O Caminho Infinito 
“Ouve, ó Israel: O Senhor nosso Deus é o único Senhor.” (Deuteronômio 6: 4) 

Em nosso acordo e entendimento de que Deus é Um, Deus não tem oposto, e não há oposição. Com 
Deus como Um, só existe uma Atividade, um Ser, uma Causa, um Poder, uma Lei. 

Quando o Mestre do Amor (Jesus Cristo) foi perguntado qual dos mandamentos era o maior, Ele 
respondeu: “Amarás o Senhor teu Deus com todo o teu coração, e com toda a tua alma, e com toda 
a tua mente”. Portanto, o primeiro e maior mandamento é “Não terás outros deuses diante de mim”. 
Pensamos em Deus como poder, e assim o mandamento é: Não reconhecerás outro poder senão Deus. 

O que, então estamos temendo: germes, infecção, contágio? Como Deus é o Único Poder, essas 
coisas podem ter algum poder? 

De acordo com o ensinamento do Mestre, eles não poderiam ter poder, exceto aqueles que lhes foram 
dados por Deus. (“Seja-vos feito conforme a vossa fé”) 

Temos medo falta ou limitação?  Como pode a falta ou limitação nos afetar? Temos medo de guerras 
e bombas atômicas? 

De acordo com o primeiro mandamento, somente DEUS É PODER. 

O que aconteceria com o poder da bomba atômica se pudéssemos perceber DEUS COMO O ÚNICO 
PODER?  

Pense nisso profundamente, porque deve haver um momento de transição quando podemos 
intelectualmente declarar: “Ora, isso é certo. Se Deus é o Único Poder, o que devemos temer de 
todos os chamados poderes da terra e do inferno?”  

Então, deve haver um momento de transição quando saímos desse acordo intelectual para o acordo 
espiritual, um sentimento de acordo interior, “Sim, essa é a Verdade; Eu sinto a Verdade desse Único 
Poder.” “Não terás outros deuses diante de mim” – sendo assim, DEUS É A ÚNICA LEI.  

Estamos agora diante de uma questão surpreendente: Existe uma lei da doença? Deus é a única 
Lei. 

O que, então, está causando a doença? 
O que está se perpetuando, se não há lei da doença? 

Lembra!? Nos é dito nas Escrituras: “Seja-vos feito conforme a vossa fé”; e, portanto, se você tem 
confiança, fé ou crença de que existe uma lei de doença, assim deve ser para você. Você vê, o mundo 
está tentando remover a doença através do estudo das leis da doença, e não existem tais leis. De 
acordo com o ensinamento do Mestre e o ensino de toda a Sabedoria Espiritual ao longo dos tempos, 
existe apenas um Poder, uma Lei, um Ser. Pense, agora, porque este é o ponto para o qual estamos 
nos orientando:  

Não há nada neste mundo de uso do poder de Deus seja a favor ou contra. Já que não há poder 
separado de Deus, não há pecado, nem mal; já que não há lei separada de Deus, não há lei de doença, 
nenhuma lei de falta ou limitação, e não precisamos mais nos voltar para Deus para superar essas 
coisas, para nos ajudar a nos elevar acima deles, para destruir, corrigir ou remover eles. 
Essa é a função deste ensinamento, o ensinamento que podemos chamar de ensino é – apenas uma 
letra: “É” – e é tão simples quanto a revelação que trouxe o Caminho Infinito à existência, também 
uma palavra de duas sílabas. “co-mo” … como. 

Deus é expresso, manifesto, como você e como eu; Deus está aparecendo como seu ser e meu ser; 
Deus está aparecendo como, Deus se manifesta como este Universo. Não há individualidade separada 
de Deus, visto que Deus aparece como este Universo; não há condição à parte de Deus, visto que 
Deus aparece como a substância e atividade deste Universo. Deus aparecendo como, logicamente, 
conduz a Deus “É”. “É” não tem nenhum ponto de comparação, uma vez que sempre, eternamente e 



imortalmente, é o que é, e isto é, é Espírito. Não é algum nível de bem-estar humano, nem é algum 
grau de maldade humana. “É” – espiritualmente, harmoniosamente, alegremente, eternamente, 
imortalmente, é infinitamente. “É”. 

A Lei “É”. Não há lei boa ou lei má. Existe apenas a Lei – Deus É. Não há poder bom ou forte, nem 
poder bom ou mau. Existe apenas o poder – Deus É. Não há poder para se opor a nada, então não 
adianta rezar para que ele derrote nossos inimigos, não adianta rezar para vencer o pecado ou desejos 
e apetites pecaminosos, não adianta rezar para que ele supere a doença, já que só existe um Poder e 
o Poder que É, É Deus. 

Devemos estar chegando, agora, a um estado de consciência chamado É, e devemos descansar nisso. 
Não temos nenhum mal a quem se opor ou do qual sejamos protegidos, e não precisamos orar para 
que Deus faça algo por nós, já que Deus já É. Se, profundamente dentro de nós, podemos sentir um 
acordo sensível, isto é, nossa oração, nosso tratamento e nossa comunhão com Deus. “Ouve, Ó Israel: 
O Senhor nosso Deus é o único Senhor” – Um em Essência, um em Causa, um em Efeito, um Infinito 
Bom. 

Você é levado a um estado contínuo de consciência, no qual você, mesmo por sugestão, não pensa 
em voltar-se para Deus para fazer algo por você, desde que você já está pensando. Nunca você reza 
por algo ou alguém. Toda a sua oração se torna um acordo interno que já é e sempre foi. “Antes que 
Abraão existisse, Eu sou … sempre estou convosco, até o fim do mundo. Nunca te deixarei, nem te 
desampararei. Eu Sou o que Eu Sou, estou com você; assim é.” Não mais você alcança mentalmente 
alguma declaração da Verdade. Existe agora apenas uma declaração da Verdade, e vem em uma 
palavra, “É”. Já É. 

Há muitos anos atrás, foi me revelado: “O que estou procurando, Eu sou. Eu já sou; já É; sempre 
é.” Com esse entendimento veio a percepção de que eu poderia desistir de procurar; Eu poderia 
desistir de procurar; Eu poderia até desistir de rezar. Já É. E agora minha oração não está mais pedindo 
ou afirmando. Minha oração é a realização, o reconhecimento, do “É”. 

O que quer que seja de bom que entrou em sua consciência na forma de desejo ou esperança já É. 
Não há poder para trazê-lo para você amanhã. A questão do tempo entra aqui. Você não pode viver 
ontem, pode? 

Nenhum bem pode entrar em sua experiência ontem e, até onde sabemos, ninguém jamais viveu 
amanhã. A literatura espiritual do mundo parece concordar que AGORA é a única vez que vivemos 
e, por essa razão, AGORA é a única vez. 

Então você pode ver, a oração que teria a ver com ontem ou no ano passado, ou talvez a última 
encarnação, seria uma perda de tempo. Você nunca vai viver uma hora atrás, então não adianta orar 
por, ou sobre, qualquer coisa com que se preocupava a uma hora atrás. “Deixe os mortos enterrar 
seus mortos.” Deixe ontem enterrar o ontem, e deixe-nos preocupar com o AGORA. Como não 
podemos viver amanhã, não há motivo para desejar, querer ou esperar pelo amanhã. Há apenas uma 
hora em que nossas orações podem se materializar, e esse momento é AGORA. 
É por essa razão que devemos aprender e compreender a instantaneidade e a espontaneidade da cura 
e da reforma, uma vez que ela só pode ocorrer AGORA. Que grande fato descobrimos?  

Acima de tudo, descobrimos que Eu Sou! Eu Sou AGORA!  

Você perguntará: “O que é Eu?”  

Isso, você deve aprender de dentro, mas uma coisa é certa: se Eu sou, tudo o que o Pai é, e tudo o que 
o Pai tem, é exatamente AGORA que Eu sou unidade. Tudo o que o Pai tem é AGORA. Tudo o que 
o Pai tem é meu AGORA. Tudo o que o Pai é, Eu sou AGORA. Se você é capaz de acompanhar isto, 
você está sentindo, “Porque, isso é justo é novamente; É – não estar esperando e não receber oração. 
Por que não? 

Porque neste AGORA há apenas um Poder, a única Presença, a única Lei que Eu sou. Tudo o que 
Deus É, Eu sou AGORA! 



Até onde sabemos, o Mestre nunca orou por nada para si mesmo. Você consegue entender por que 
Ele nunca pareceu ter alguma necessidade? 

Se chegasse a cura, ele poderia curar multidões; se viessem suprimento, Ele poderia cuidar de 
multidões. Em nenhum momento Ele estava buscando obter ou adquirir. A Bíblia afirma que Ele 
estava com fome, que foi tentado a transformar pedras em pão. Ele foi tentado a acreditar na falta? 
Não. 

Ele reconheceu sua satisfação, reconheceu seu Divino filho-receptor, reconheceu que tudo o que o 
Pai tinha era seu AGORA e não precisava fazê-lo. Já É. “Para trás de mim, Satanás.”  

Fique atrás de mim – a tentação de acreditar que eu possa adquirir algo em um minuto a partir de 
AGORA, quando neste momento é minha isenção. É AGORA. Eu sou. Tudo o que Deus É, Eu sou. 

Certamente, no fundo de sua consciência vem o sentimento de concordância de que AGORA estou 
no meio de você; tudo o que sempre foi é AGORA; tudo que será, será um AGORA, pois AGORA é 
a única vez – a Divina harmonia de Deus é o seu ser AGORA, e essa é a sua oração. 

Então, mais uma vez somos advertidos a reter todo o julgamento, porque se julgarmos pelas 
aparências o mundo está cheio de céus que ficam nas montanhas, ou caminhos de carros que se 
chocam. No entanto, essas são apenas aparências ou ilusões, apenas tentações para nos impedir de 
nos aventurarmos adiante. 

Você pode facilmente ver que você não pode discutir isso com amigos ou parentes, uma vez que eles 
vivem pelas aparências? E as aparências são o arroz com feijão de suas vidas diárias. Todas as 
conversas sobre estado dos humanos são sobre aparências, então é inútil tentar conversar, argumentar 
ou raciocinar com eles. Aquietai-vos e saiba, porém fique muito quieto. Fique muito quieto e 
espiritualmente saiba que esta é a Verdade:  

Não há lei de doença; não há mal; Não há poder que possa prejudicar. Espiritualmente, sinta a 
exatidão disso. Se você sente isso espiritualmente, você está orando corretamente ao invés de 
orar errado. Se você pode sentir a retidão da única Lei, a única Presença, o único Poder – de 
que não há nada para superar, nada para destruir ou remover – então você saberá:  

“Eu já sou. Isto É; Deus É; Harmonia É.” 

À medida que percorremos as experiências de cada dia, sempre surgirão tentações para julgar o bem 
ou o mal, o doente ou o saudável, o rico ou o pobre, o pecado ou a pureza. Somos confrontados não 
apenas com as três tentações do Mestre, mas com três milhões. Há sempre a tentação de olhar para a 
mulher apanhada em adultério e atirar algumas pedras, ou para o ladrão apanhado em flagrante e 
julgá-lo. De manhã até de noite, somos tentados a acreditar nas aparências e rotulá-las de boas ou 
más, certas ou erradas, mas devemos resistir a essas tentações aprendendo a olhar para a pessoa, 
circunstância ou condição, e julgá-los. Precisamos perceber que É – É – e deixar o Pai definir, delinear 
e mostrar aquilo que espiritualmente É. “Meu Reino não é deste mundo.” Não adianta tentar julgar 
o Reino Espiritual a partir das aparências – isso não funcionará. 

O Estudo e Prática do CAMINHO INFINITO é o desenvolvimento da Consciência Espiritual. Não é 
ficar passando pela existência humana escolhendo todas as coisas erradas e encontrando um sistema 
que as torne corretas. Estamos olhando através das aparências do bem humano e do mal humano, e 
aprendendo a contemplar a Realidade Espiritual, que é Real, mesmo onde a aparência parece ser. 
Cerca de 500 a.C. Lao-Tse declarou:  

“Um nome não pode nomear o Eterno. Sem nome, é a fonte do Céu e da Terra; com nomes vem a 
criação e coisas.” 
 

Em outras palavras, se você pode nomear Deus, não é Deus. E assim é que qualquer coisa que você 
pudesse pensar sobre Deus representaria apenas seu conceito de Deus. Se você diz: “Deus é amor”, 
esse é um conceito de Deus; não é Deus. Então orar ao Amor ou à Mente seria rezar para conceitos, 



não para Deus. Você poderia passar por todos os sinônimos para Deus, e declarar que Deus é isto ou 
aquilo, e você estaria errado. Isso não seria Deus em absoluto; seria apenas um conceito de Deus, e 
rezar para isso não traria resultados. Já que qualquer pensamento que você possa pensar sobre Deus 
representaria uma opinião, uma teoria ou um conceito e não seria Deus, como então estamos 
considerando a Deus no Caminho Infinito?  

Na verdade, há apenas uma coisa que você pode saber sobre Deus – Deus É. Disto você pode ter 
muita certeza. 

Você não tem como saber se Deus é a mente, ou se Deus é vida, ou se Deus é amor. Estas podem ser 
citações que meramente representam ideias formuladas pelos santos, videntes e sábios através dos 
tempos. Eles podem estar perfeitamente corretos em sua estimativa do que Deus É, mas você terá que 
admitir que qualquer coisa que possa ser dita sobre Deus representa uma teoria, uma crença, uma 
opinião ou um conceito – tudo exceto uma coisa: Deus É. 

Agora você sabe, Deus É. “Reconheça-O em todos os teus caminhos, e Ele endireitará as tuas 
veredas. … Tu o manterás em perfeita paz, cuja mente está firme em Ti.” Reconheça-O e mantenha 
sua mente no Deus que É. Deus É. Isso é suficiente para saber. O que mais você pode fazer no 
caminho da comunhão com Deus do que este reconhecimento interno que Deus É? Tudo o mais pode 
ser especulação ou opinião, mas uma coisa que nenhum homem pode tirar de você é a percepção de 
que Deus É. Enquanto você reconhecer que Deus É e descansar nessa segurança interior, de alguma 
forma, misteriosa para o sentido humano, Deus revelará tudo o que você precisa saber sobre Deus. 
Estamos nos conduzido a este ponto muito importante: não se preocupe com o que alguém ensina 
sobre a natureza de Deus e não se preocupe com o que alguém escreveu sobre Deus. Muito do 
que você lê e estuda pode parecer certo para você; e muito você pode se questionar. 

Há apenas um fato sobre o qual você pode ficar de acordo, sobre o qual, sem dúvida, alguma vez 
entrará em seu pensamento: Deus É. Esteja satisfeito com isso até que Deus lhe revele, de dentro 
do seu próprio ser, o que Deus É, quando Deus É, como Deus É. Deixe Deus se revelar para 
você. 
Eu tive minha própria experiência interior com Deus, com a realização de Deus e com o sentimento 
real da Presença de Deus, mas não posso tornar isso real para você. Muitos nem acreditavam que tive 
A Experiência. A menos que você tenha alguma medida da Experiência de Deus, como você poderia 
saber se estou dizendo a verdade, ou se eu, eu mesmo, posso não estar enganado? Eu sei, mas não 
posso transmitir esse conhecimento para você. Em um ponto você já está de acordo – Deus É e isto 
basta! Se você aceitar agradavelmente essa condição de Deus, esse ponto interno de percepção e 
realização que Deus É, e ponderar, logo Deus se definirá. Deus se revelará, se revelará e revelará a 
Si mesmo dentro de você, de uma maneira original, e com cada experiência virá alguma medida do 
que chamamos de Cura. 

Você não encontrará saúde e riqueza para você; você descobrirá que saúde e riqueza foram incluídas 
em você desde antes mesmo de Abraão. Você descobrirá que, como Deus é a natureza infinita do seu 
ser, toda harmonia e todo bem estão incluídos na infinidade daquele Ser Espiritual. 

Isso você experimentará por si mesmo, não acreditando em mim e não aceitando nas minhas palavras. 
Só desejo que, acreditando em mim, a sabedoria e a demonstração espirituais possam chegar até você, 
mas não pode ser assim. A experiência espiritual pode vir somente através de sua própria realização. 
Eu posso lhe dizer apenas isto: Se você, sem preconceito ou opinião, sem uma teoria ou conceito do 
que Deus É, pode perceber, “Deus é, disso eu sei”, e permanecer com isso e ponderar, mantendo seu 
pensamento naquela linha, de fora das profundezas de sua consciência dentro virá a experiência 
revelando o que Deus É, e como Deus opera e age através deste maravilhoso Universo. Isto será 
através do discernimento Espiritual, e isto não virá meramente concordando com o que os outros 
disseram ou escreveram sobre Deus. O discernimento espiritual virá com toda experiência de Deus, 
e você só poderá ter uma experiência de Deus conhecendo a Verdade. E qual é a única verdade que 
você conhece? Deus É – isso é toda a Sabedoria Espiritual que você conhece ou saberá até que Deus 
revele mais de dentro do seu próprio ser. 

Os antigos hebreus disseram: “O Senhor nosso Deus é o único Senhor”, mas isso também é uma 
reafirmação de um conceito de Deus. Continuamos a partir daí e dizemos que Deus é um Poder, uma 



Lei, mas até que o próprio Deus revele isso, permanece apenas como um conceito. Quanto à mim, 
não é mais um conceito – é uma verdade revelada por causa de uma Experiência que ocorreu em 
minha consciência, mas para você pode ser apenas uma afirmação que estou repetindo. 

Uma coisa você sabe – Deus É. Guarde isto para si mesmo, viva com isto, esteja satisfeito com isto 
até que, para o que você já sabe, para o que você já tem de sabedoria espiritual, será acrescentado o 
equilíbrio: “Para aquele que tem, lhe será dado, e ele terá mais em abundância.” Você tem essa 
Sabedoria Espiritual que Deus É, e ponderando sobre isso, meditando sobre isso, e pensando nisto 
dentro de seu próprio ser, será adicionado a você todo o resto: quem é Deus; o que Deus é; como 
Deus é. O caminho será claro para você de dentro do seu próprio ser. 

Tenho apenas um desejo para os estudantes de O CAMINHO INFINITO, e todos os outros no 
Caminho, e isto é, não que eles aceitem o que minha experiência em e com Deus tem sido, mas que 
cada um possa experimentar Deus, conhecer a Deus, sentir Deus, amar e entender Deus e, finalmente, 
realize a Divindade. 
 

Capítulo O Novo Horizonte - do Livro: O Caminho Infinito 
  

O sentido que nos apresenta quadros de discórdia, desarmonia, doenças ou morte é o sono hipnótico 
universal que gera todo o sonho da existência humana. Temos de entender que não há mais realidade 
numa existência humana harmoniosa do que em condições desarmônicas. Devemos entender que 
todo o cenário humano não passa de sugestão hipnótica, e temos de nos colocar acima dos desejos, 
mesmo de boas condições humanas. Compreendamos por completo que a sugestão, a crença ou a 
hipnose são a substância ou o tecido de todo o universo mortal e que as condições humanas, quer 
sejam elas boas ou más, são quadros de sonho, sem qualquer realidade ou permanência. Estejamos 
prontos a aceitar que as condições, harmoniosas ou não, da existência mortal desapareçam de nossa 
vida, para que a Realidade possa ser conhecida, usufruída e vivida. 

Acima desta vida dos sentidos, há o Universo do Espírito governado pelo Amor, povoado pelos filhos 
de Deus que vivem na casa ou no templo da Verdade. Este mundo é real e permanente; sua substância 
é a eterna Consciência. Nele não se percebe desarmonia nem bens efêmeros e materiais. 

O primeiro lampejo da Realidade — do Reino da Alma — nos chega com a percepção e o 
reconhecimento do fato de que todas as condições e experiências temporais são produto de auto- 
hipnose. Com a conscientização de que todo o cenário humano — quer seja do bem, quer seja do mal 
— é ilusório, temos a primeira visão do mundo da criação de Deus e dos filhos de Deus que habitam 
o Reino Espiritual. 

Agora, neste momento de elevação de consciência, conseguimos ver, embora difusamente, a nós 
mesmos livres das leis mortais, materiais, humanas e legais. Nos vemos separados e afastados da 
escravidão dos sentidos, e vislumbramos em parte as ilimitadas fronteiras da Vida Eterna e da 
Consciência Infinita. Os grilhões da existência finita começam a cair; os rótulos começam a 
desaparecer. 

Nosso pensamento não mais se delonga na felicidade ou na prosperidade humanas, nem resta qualquer 
preocupação quanto à saúde ou à moradia. A Maior e Mais Ampla Visão está agora em foco. A 
Liberdade do Ser Divino tornou-se agora visível. 

A experiência, no início, é como se observássemos o mundo desaparecer no horizonte e desvanecer 
diante de nós. Não há apego para com este mundo, não há desejo de nele nos manter — provavelmente 
devido em grande parte ao fato de que tal experiência não ocorre até que tenha sido superado o desejo 
pelas "coisas deste mundo". Há um sentimento do tipo "Não me toques; eu ainda não 'subi para meu 
Pai' — estou ainda entre dois mundos; não me toques nem me faça falar sobre isso, pois isso poderia 
me arrastar para trás. Deixe-me livre para a ascensão; quando então estiver completamente livre da 
hipnose e de suas miragens, eu contarei muitas coisas que os olhos nunca viram e os ouvidos nunca 
ouviram". 



Uma ilusão universal ata-nos à terra, às condições temporais. Perceba, compreenda isso, pois apenas 
através dessa compreensão podemos começar a soltar de nós suas amarras. Quanto mais fascinados 
estivermos com as boas condições humanas e quanto maior for o nosso desejo das coisas boas da 
"carne", mais intensa é a ilusão. À medida que nosso pensamento se focaliza em Deus, nas coisas do 
Espírito, maior é a liberdade que obtemos das limitações. Não pensemos nem nas discórdias nem nas 
harmonias deste mundo. Não temamos o mal nem amemos o bem da existência humana. Na medida 
em que conseguimos isso, diminui a influência ilusória sobre nossa vida. Começam a se desfazer os 
laços terrenos; as cadeias da limitação caem; as condições de erro cedem lugar à Harmonia Espiritual; 
a morte dá lugar à Vida Eterna. 
 

A primeira visão do Céus do Aqui e Agora é o começo de nossa ascensão. Esta ascensão é agora 
entendida como um subir para além das condições e experiências "deste mundo", e nós contemplamos 
as "muitas moradas" preparadas para nós na Consciência espiritual — na conscientização da 
Realidade. 

Já não estamos presos à evidência dos sentidos físicos nem limitados ao suprimento visível; não 
estamos circunscritos a vínculos ou prisões; não estamos atados por laços visíveis de tempo e espaço. 
Nosso bem flui do reino invisível e infinito do Espírito, da Alma, para nossa imediata compreensão. 
Não julguemos nosso bem pela chamada evidência dos sentidos. A compreensão instantânea de tudo 
o que podemos usar para ter uma vida abundante, surge dos inesgotáveis recursos de nossa Alma. 
Nenhuma das coisas boas nos é negada quando olhamos acima das evidências físicas, para o grande 
Invisível. Olhe para o alto, para o alto! O reino dos céus está próximo! 

Eu destruo em ti o sentido de limitação como uma evidência de Minha 
presença e de Minha influência sobre tua vida. Eu — o teu Eu — estou 
bem no meio de ti e revelo a harmonia e infinidade da existência 
espiritual. Eu — o teu Eu — nunca um sentido pessoal de eu — nunca 
uma pessoa, mas o teu Eu — estou sempre contigo. Ergue os olhos! 

 
 

Capítulos de Cartas Junho de 1959 
 
Verdade específica para Tratamento 

A natureza do tratamento específico é um assunto sobre o qual muitos de nossos estudantes conhecem 
pouquíssimo, embora seja provavelmente um dos assuntos mais importantes incluídos no ensino do 
Caminho Infinito, porque tudo o que acontece em nossa experiência tem que ser levado em 
consideração que “tudo” acontece "em" e "através" de nossa própria consciência: Não podemos viver 
fora de nossa própria consciência; Nós não podemos nem morrer fora de nossa própria consciência. 
Tudo o que acontece conosco desde o nascimento até a morte e, por falar nisso, tudo antes mesmo do 
nascimento e depois da morte é uma atividade de nossa consciência. 
 
Portanto, nenhum Tratamento [cura/proteção] que você possa dar será melhor do que seu 
conhecimento do Tratamento, nem terá mais poder nele do que sua própria consciência da Verdade, 
porque um Tratamento é sua consciência da Verdade. Portanto, o sucesso de um Tratamento é 
diretamente proporcional à sua consciência da Verdade. 
 
Um Tratamento bem-sucedido não pode ser algum do tipo vago, sem sentido, uma declaração 
indiferente, nem pode ser através de tais generalidades como, "Deus é tudo", ou "Deus é amor". Se 
você percebe isso ou não, mesmo que seja um Tratamento em que não há palavras ou pensamentos, 
tem que ser específico. Além do mais, um Tratamento específico, sem palavras ou pensamentos, só 
é possível depois de ter adquirido tal consciência da Verdade o qual não é preciso colocar em palavras 
ou pensamentos: as palavras ou pensamentos se tornaram conscientes. 
 



Em sua mais alta realização espiritual, não há necessidade de palavras ou pensamentos. Por exemplo, 
se em circunstâncias normais você me pedir ajuda, eu não teria que pensar em algo específico ou 
declarar uma Verdade, mas ser um completo vazio. A cura seria realizada porque a Consciência da 
Verdade desenvolvida ao longo de um período de anos de prática me deu a convicção de que Eu Sou 
e, se Eu Sou, você é e tudo o que Eu Sou, você É - mas sei disso. Eu sei que isso é Verdade por causa 
de todos os anos de demonstração e porque esta Verdade foi provada repetidas vezes e agora está 
incorporada em minha consciência. 
 
Se você me perguntar: "qual é o resultado de 12 × 12?", Eu não teria que pensar na resposta. Mas, 
por outro lado, se você perguntar a uma pessoa que não sabe que 12 × 12 é 144, ela teria que se 
envolver em um processo racional matemático para chegar à resposta correta. O momento 2x2 = 5 é 
contra a Minha Consciência, eu não tenho que pensar conscientemente sobre o problema porque não 
sou enganado por 5 quando eu sei que a resposta é 4. Mas se tratando das crianças nas escola, em2 
histoséries primárias que ainda não aprenderam que 2 × 2 é igual a 4? Eles terão que desenvolver 
uma consciência deste fato matemático através de muitas experiências concretas diferentes: duas 
maçãs e duas maçãs, dois livros e dois livros, dois centavos e dois centavos, desenvolvendo através 
de cada experiência uma consciência de que 2 × 2 ou 2 + 2 de qualquer coisa é igual a 4. Eles podem 
ter que repetir esse processo de aprendizado muitas e muitas vezes antes de poderem responder 
automaticamente com 4. 

Todo problema tem uma resposta específica 

Então quando você é solicitado por ajuda espiritual. Vamos supor que a chamada seja um pedido de 
ajuda sem mais explicações futuras. Você não sabe se é físico, mental, moral ou financeiro. Em 
resposta a esse chamado, tudo o que você pode fazer é voltar-se para o interior e, se tiver aprendido 
a tomar Deus como a primeira palavra de qualquer tratamento - o que você deve aprender a fazer é o 
seguinte - você se concentrará em alguns dos Princípios da cura espiritual: 

Deus - Deus é a substância de todas as formas; Deus é a fonte de toda atividade, Deus - a Essência 
e a Substância. Toda saúde, toda ação, toda harmonia e todo suprimento estão na Causa, não no 

efeito (aparência). Então toda a harmonia, paz, lei, governo e bem estão em Deus, a Causa. 
Isso pode ser o suficiente para você saber, e com isso você está satisfeito: Você declarou seu “4”. 

Agora você está pronto para a segunda parte do Tratamento em que você espera que a confirmação 
vem do interior. Provavelmente e na maioria dos casos, quando alguém pede ajuda, ele explica a 
natureza do seu problema. Pode ser uma doença física, que ele mesmo pode mencionar pelo nome, 
como uma das doenças contagiosas tão comuns no inverno - resfriados, gripes ou rinites alérgicas. 
Novamente você começa com Deus, e rapidamente ou lentamente, você percebe que, porque Deus é 
Infinito e Onipresente, toda qualidade e atividade emana Dele, e se houvesse tal coisa como infecção 
ou contágio no mundo, então teria que vir de Deus. Assim, você não estaria negando a infecção. De 
fato, você pode até mesmo reconhecer que existe infecção, mas o que poderia emanar de Deus como 
infecção ou contágio diferente das qualidades de Deus? Então todos os filhos de Deus devem, e 
podem, somente serem infectados com as qualidades de Deus, e somente estas qualidades poderiam 
ser contagiosas porque toda esta atividade está ocorrendo no Reino Espiritual, no Reino do Bem, no 
Reino da incorporeidade. 
 
Com tal compreensão da natureza da infecção e do contágio, o medo seria dissolvido. Essa palavra 
“incorporeidade” pode chegar até você, e com isso a percepção de que, se a infecção e o contágio 
são incorpóreos, eles não precisam ser temidos. Então, viria uma sensação de satisfação, um retorno 
de calma, uma respiração profunda ou um "clique" - essa sensação de liberação. 
Outro telefonema diz que alguém teve um derrame ou um acidente, está paralisado e, portanto, não 
consegue andar corretamente ou pode não ser capaz de mover seus braços. Rapidamente vem, e 
depois de ter tido uma pequena experiência, instantaneamente: 
O corpo não pode se mover; por si só, é inerte. Um braço não tem poder para se mover, ou seja 
mover o braço por si mesmo; Eu tenho que fazer isso. Um braço deixado por si mesmo permanecerá 
onde está indefinidamente, porque se é para se mover, tem que haver um Eu para movê-lo. E o que 
é isso senão Deus? Que Eu seja a Fonte, a Substância e a Atividade do corpo, a única Lei que 
governa o corpo. 



 
Agora, mais uma vez você está em paz. Você alcançou uma quietude e calma; aquele "clique", ou 
respiração profunda, vem e você está livre. 
A próxima ligação pode ser de alguém com dificuldades financeiras. Por que ou de que maneira não 
faz diferença. Pode ser por causa do desemprego; pode ser que o dinheiro da pessoa esteja amarrado 
na propriedade; poderia ser qualquer tipo de problema de natureza econômica. Seja qual for a 
natureza, se você estiver em um estado suficientemente elevado de consciência, quase 
instantaneamente virá a percepção: 

“A Terra é do Senhor e toda a sua plenitude.” Toda a abundância que preenche a Terra até 
transbordar é do Pai, mas Ele não prometeu: “Filho. . . tudo que Eu tenho é teu”? Isso foi endereçado 
a apenas um filho? Não, Deus não faz acepção de pessoas; Deus não tem favoritos! Essa promessa 
foi dada a todos os filhos de Deus. É uma Verdade Universal em que posso descansar. 

Mais uma vez você entra no silêncio, alcança sua paz e então chega ao fim desse Tratamento. 
Em outra ocasião, você pode receber a notícia de que um furacão devastador está a caminho. Mais 
uma vez você começará seu tratamento com a palavra Deus: Deus é infinito. Então não pode haver 
lugar onde Deus esteja e ao mesmo tempo um furacão esteja operando - a menos que seja um furacão 
muito espiritual, que nesse caso seria uma bênção. Se Deus é infinito, não pode haver um lugar onde 
a infinita benevolência de Deus não esteja em expressão. Portanto, nada destrutivo pode estar 
presente. Isso é tudo! 

 
Então vem aquele período de silêncio que traz sua consciência da Presença. Observe que novamente 
este é um Tratamento Específico. 
Você pode receber mil respostas diferentes para os problemas acima, mas pode ter certeza de que 
sempre haverá alguma resposta específica para cada problema. Por exemplo, se o seu problema for 8 
× 8, sua resposta não será 4, nem 144, mas 64. Em todos os casos de Tratamento, efetivamente 
tratados, sempre há uma resposta específica para um problema específico. 
 
É só depois de ter passado por esse processo milhares de vezes que você finalmente chega a um lugar 
onde não é mais necessário fazer isso. Tornou-se tão completamente estabelecido em você que você 
não precisa se sentar e conscientemente pensar A Verdade. Você conhece a Verdade; está 
estabelecida; é o que você já É, o que constitui seu ser. 
 
Talvez a ilustração da diferença entre um datilógrafo habilidoso e um do tipo de "catando-milho", 
como eu, esclarecerá esse ponto. Se eu precisasse me sentar em uma máquina de escrever, teria que 
olhar para cada tecla e observar cuidadosamente para ver se meus dedos tocavam as teclas certas. Um 
datilógrafo especialista não precisa proceder com tanta dificuldade, porque é capaz de tocar as teclas 
certas sem olhar para elas e sem sequer pensar nelas. O processo se tornou automático. É o mesmo 
com tocar piano. Que tipo de pianista teria a necessidade de ver o teclado? Meu tipo! Mas nenhum 
pianista de mera habilidade seria tão prejudicado em sua execução de uma composição porque os 
dedos de um pianista competente automaticamente tocam as notas certas. 
 
E assim é na Prática da Cura Espiritual. Depois de ter lidado com alegações de resfriados, gripes, 
pneumonias ou consumo excessivo, você conhece a solução tão bem que, quando qualquer um desses 
problemas é apresentado a você, sua única resposta é um sorriso. 
 

Todos os dias, você se depara com pessoas que costumam expressar ideias negativas e temores sobre 
o mundo. Quantas vezes você já ouviu alguém dizer: “Oh, estes são tempos difíceis! Você verá que 
as coisas vão ficar cada vez piores!” Foi divertido para você ouvir essas declarações já que você se 
lembrou de quantos milionários também surgiram durante os mesmos ditos tempos difíceis?” 

Por outro lado, existe a pessoa que grita bem alto: “Estes são tempos excepcionalmente bons - tempos 
de prosperidade”, e então você se pergunta se essa pessoa com sua visão otimista está ciente das 
famílias que sobrevivem na rua, que estão lutando por um abrigo e comida. Ou seja, a verdade é que 
ninguém é vítima dos tempos: os tempos estão em nossas mãos. Não há bons ou maus momentos: só 



há momentos de Deus para aqueles que praticam a Presença de Deus; e para aqueles que vivem em 
um mundo sem Deus, existem apenas os momentos do acaso e da mudança. 

Verdade específica é universalmente verdadeira 

Na cura espiritual, o tratamento nunca é dado a uma Sra. Jones, um Sr. Smith ou uma Srta. Brown. O 
tratamento nunca é dado a um homem idoso, a uma mulher de meia-idade, a um adulto jovem, a um 
adolescente ou a uma criança. Este tipo de Tratamento não tem lugar na cura espiritual ensinado no 
Caminho Infinito, porque 2 × 2 é 4 se refere a maçãs, pêssegos, ameixas, abacaxis, dólares, bombons, 
milhões ou bilhões. Em outras palavras… qualquer Verdade que você conheça é uma Verdade 
universal e não é apenas a Verdade sobre você ou eu. Infelizmente, muitas vezes a religião tem 
ensinado que podemos ir a Deus pedindo-lhe algo para você ou para mim, que será dado a nós e 
excluirá de todos os outros no mundo. O Caminho Infinito enfatiza - e este ensinamento é 
provavelmente exclusivo do Caminho Infinito - que Deus não poderia fazer mais do que Ele 
poderia já estar fazendo; 2 × 2 igual a 4 quando aplicado a pêssegos, mas não quando aplicado a 
ameixas? Quando 2 × 2 é 4, é 4, universal e impessoalmente, tanto para um pecador como para um 
santo. 
 
Quando você apresenta um problema para mim, seja qual for a Verdade é que eu sei, não é apenas a 
verdade sobre você: É a Verdade, e ponto final! É Universal. Portanto, eu não tenho que direcionar 
A Verdade para você só porque você pediu ajuda. Se A Verdade que eu conheço é uma Verdade 
Universal, tem que ser a Verdade sobre você. É por isso que não é necessário saber o nome do 
paciente. Na verdade, você nem precisa ser informado se é um gato, um cachorro ou um ser humano, 
porque qualquer Verdade que você saiba é Verdade, e ponto final. 
 
É provavelmente verdade, entretanto, que quanto menos experiência você teve com o Trabalho de 
Cura, mais você deve saber sobre a alegação, porque até que uma consciência de cura seja 
estabelecida, mais específica você teria que estar em seu Tratamento. Lembro-me de um telefonema 
que me ocorreu há muitos anos atrás e que tinha a ver com uma criança que sofria de uma das doenças 
do recém nascidos. O primeiro pensamento que me veio à mente foi: “Não existe bebês. Deus nunca 
foi e nunca poderá ser um bebê, e Deus é o único ser que existe. Deus é a única vida que existe, a 
única mente, a única Alma, o único Espírito.” Isso acabou com o Tratamento. Mas nesse ponto do 
meu desenvolvimento, foi útil saber que o paciente era um bebê porque focalizava minha atenção em 
saber a Verdade sobre os bebês. E qual é a Verdade sobre bebês? 
Não existe bebês no “Meu Reino”. 
 
Você percebe também que, em alguns casos, pode ser útil saber que uma doença é peculiar a um 
homem ou a uma mulher, porque você pode perceber: Existe apenas O Ser de Deus, e que O Ser 
de Deus é tanto masculino quanto feminino em qualidade. Não há corporalidade em Deus; e, 
portanto, o macho e a fêmea da criação de Deus não são homens e mulheres corpóreos, mas 
masculinos e femininos em qualidade do Ser. 
 
Tudo isso é necessário, no entanto, apenas nos estágios iniciais de seu ministério de cura. Depois de 
ter trabalhado com uns dez mil casos, não faria diferença para você quem ou o que seu paciente é, 
masculino ou feminino, infantil ou idoso, animal ou vegetal, porque instintivamente você perceberia 
que esses casos estão chegando a você “deste mundo”, onde tais distinções existem. Seus 
tratamentos, no entanto, nunca estão no nível de "este mundo". 
 
Dois dos mais poderosos ensinamentos de O Caminho Infinito encontram-se nas passagens das 
Escrituras: “Meu Reino não é deste mundo” e “Nem só de pão viverá o homem”. No minuto em 
que um problema lhe é apresentado, e você puder perceber: “Meu Reino não é deste mundo”, esse é 
o fim do problema no que diz respeito a você. Você não está consertando este universo; você não está 
curando corpos físicos. Você não está lidando com problemas de meia idade ou velhice ou 
adolescência. Tudo o que é eliminado no momento em que você percebe: “Meu Reino [o Reino 
Espiritual] não é deste mundo.” Então você não precisa se submeter a nenhum tratamento específico, 
e mesmo assim, ao encontrar problemas dessa maneira, você está fazendo trabalho porque você está 
cumprindo as reivindicações de "este mundo". 
 



Em outras palavras, nunca sinta que você é tão superior espiritualmente que você não acha necessário 
dar ajuda específica, mesmo que essa ajuda específica seja endereçada apenas a um “este mundo”. 
Eu não acredito honestamente, no entanto, que nossos jovens os estudantes podem estar em um plano 
tão alto porque para eles “este mundo” é real demais. Mesmo se intelectualmente eles afirmam que 
não é, eles estão mentindo apenas para si mesmos. Eles não sabem disso, mas o fato é que muitas 
pessoas mentem para si mesmas, e muitas vezes os que mais veementemente negam isso são os piores 
transgressores. 
 
Além disso, nenhum Tratamento será eficaz se contiver algo que ofenda sua inteligência. Deve 
satisfazê-lo em seu nível de consciência. Portanto, seja tão específico quanto achar necessário no seu 
Tratamento, mas nunca pare seu Trabalho de cura com o Tratamento. Lembre-se sempre de dar o 
segundo passo, de ficar quieto e esperar que o selo seja colocado no Tratamento, a fim de sentir aquele 
“clique”, aquela liberação interna, porque essa é a parte principal do Tratamento. 

Cura e Ensino andam de mãos dadas 

Quando você empreende um ministério de cura - e eu não necessariamente me refiro a se colocar em 
um consultório como um praticante, mas apenas em sua casa quando as pessoas pedem ajuda - você 
será questionado sobre qualquer assunto que diga respeito à vida cotidiana. Então você deve ser capaz 
de dar respostas satisfatórias a cada uma dessas perguntas. 
 
Por exemplo, não há uma semana do ano que alguém não me pergunte se deve ou não deixar sua 
igreja ou participar de uma igreja. Tais perguntas não devem ser respondidas categoricamente ou de 
uma forma generalizada e vaga como “Deus é amor”. Deve haver uma resposta específica, e tal 
resposta poderia ser: “Cumpra seu nível atual. Se você sente a necessidade de uma igreja, por todos 
os meios frequentar ou pertencer a uma.” Por outro lado, para a questão de deixar a igreja, uma 
resposta apropriada pode ser: “Não, não até que seja definitivamente estabelecido em você, que 
realmente você deve dar este passo. Quando isso estiver claro para você, você nem fará esta 
pergunta - você irá em frente e agirá. Contanto que você ainda esteja fazendo a pergunta, você não 
está pronto para retirar sua participação”. 
 
Quando você dá respostas como essas para esse tipo de pergunta, você não deixou seu aluno se 
debatendo, mas deu a ele algo no que pensar. Alguém pode querer saber se deve ou não comer carne. 
Se você simplesmente dizer a ele que Deus é a Verdade não vai ajudá-lo muito, mas você pode 
lembrá-lo de que ele pode viver apenas no nível de sua própria consciência. Se ele está em um ponto 
onde ele gosta de carne ou parece exigir isso, ele deve continuar a comê-la. Quando não for mais 
necessário em sua experiência, o hábito de comer carne desaparecerá, e ele não terá que fazer a 
pergunta. 
 
Há centenas de perguntas que serão lançadas em você, cada uma exigindo uma resposta definitiva: 
O que você acredita sobre a concepção imaculada? Qual é o seu ensinamento em relação à 
ressurreição? O que você sabe sobre a Ascensão? Qual é o seu conceito de imortalidade? O que 
você sabe sobre a natureza de Deus? Qual é a sua compreensão da natureza da oração? 
 
Se você não tem a compreensão e o plano de fundo necessários para ser específico em responder a 
essas perguntas, não apenas não pode ensinar os princípios do Caminho Infinito, assim como não 
pode dar um bom tratamento, porque o tratamento é um conhecimento concreto da Verdade: 
“Conhecereis A Verdade, e A Verdade vos libertará.” Como você vai “conhecer a Verdade” se não a 
conhece? Conhecer a Verdade envolve muito mais do que simplesmente expressar frases como "Deus 
é amor" ou "Deus é Verdade". 

Deixe a Verdade ser revelada do Interior 

Que seja claramente entendido que a sabedoria do homem não é suficiente para dar a alguém as 
verdades específicas adequadas para enfrentar um problema. Quando você é confrontado com 
problemas específicos, seja seu ou de outra pessoa, você não pode se apressar em busca de um 
memorando de alguma gravação que você ouviu ou alguma passagem em um livro que você tenha 



lido para lembrar quais verdades você deveria saber, porque, mesmo que você os encontrasse 
instantaneamente, eles não seriam muito úteis. 
 
Quando você é confrontado com um problema de órgãos doentes ou funcionamento anormal do 
corpo, e se naquele momento você não tem firmemente fixado em seu ser a Verdade de que:  "Eu", 
governo os órgãos e funções do corpo e que os órgãos e funções do corpo não te governam, não 
tente se lembrar de alguma verdade, mas imediatamente volte-se para o Pai interior e peça a 
verdade, e deixe que essa verdade chegue até você do interior. 
 

Ø O Caminho Infinito não é um método de memorizar e repetir verdades que me foram 
reveladas. 

Ø Não é a memorização de fórmulas. 
Ø Não é uma maneira de tentar ensinar quais verdades você deve saber, mas sim como 

descobrir a verdade para que assim você possa aprender esta Verdade da mesma forma que 
aprendi. 

 
Toda verdade nos é dada por Deus, e se você quiser saber a verdade sobre qualquer coisa - “a Verdade 
Específica” - você não precisa ir a um livro para encontrá-la. Volte-se para a Presença interior. 
 
Se você achar que suas plantas estão murchando e não estão muito bem, não corra para um livro para 
ver que verdade você deve saber. Volta-se para o interior e, se for paciente, uma verdade virá até você 
e logo suas flores olharão para você e começarão a sorrir. Que fique bem claro: Não estamos 
tentando construir uma consciência espiritual baseada na memória, no conhecimento ou em 
uma compilação exaustiva de fórmulas, afirmações e negações. 
 
A razão para a ênfase na meditação no O Caminho Infinito é ensinar-lhe “onde” e “como” ir para 
obter qualquer Verdade específica que você precisa para qualquer problema específico. 
Você pode ser chamado nesta mesma noite para algum problema sobre o qual ninguém nunca ouviu 
falar. Nesse caso, obviamente, seria inútil procurar em qualquer livro uma solução, porque ela não 
poderia ser encontrada ali. Você precisa aprender a se voltar rapidamente - instantaneamente - para o 
interior (O Reino está dentro de você) Por mais estranho que pareça, você pode ser levado a abrir a 
Bíblia ou algum outro livro no lugar certo. Isso aconteceu muitas e muitas vezes comigo. 
 
Foi exatamente dessa maneira que o livro: “Interpretação Espiritual das Escrituras” surgiu. Os 
alunos vieram até mim e queriam saber algo sobre a Bíblia, e porque eu não conhecia o suficiente do 
meu conhecimento humano para ensiná-los, toda semana antes da aula eu me aproximava e 
perguntava: “Pai, que lição você quer para os alunos?” Nesse estado de receptividade, encontrei 
alguma história toda vez que abri a Bíblia, e a interpretação daquela história foi então revelada a mim. 
Por sessenta semanas que se passaram ocorria uma nova lição que se desdobrava para mim toda 
semana - uma que eu nunca tinha conhecido antes. Todas as aulas desde aquele tempo se desdobraram 
da mesma maneira sem o conhecimento prévio do que iria acontecer. 
 
Existe uma Verdade Específica para cada problema, e o lugar permanente desta verdade está em sua 
consciência. Sua consciência é o lugar onde cada pedaço da verdade é encontrado, porque Eu Sou A 
Verdade. Eu, o Eu de você e Eu de mim, incorporamos a Verdade, tudo isso, não um pouco disso, 
mas tudo isso. Como estudantes, você tem que aprender a entrar e recebê-lo de dentro. 
 
Você não sabe quando você busca dentro de si mesmo se você vai ser capaz de ir fundo o suficiente 
para encontrar a “pérola de grande valor” ou apenas pérolas cultivadas por outros. Acontece muitas 
vezes que, nos momentos mais inesperados, quando você não sonha que algo que valha a pena é 
atravessado, esse é o exato momento em que as verdadeiras “pérolas” se revelam. Geralmente, 
quando somos chamados a pedir ajuda, recebemos as joias que constituem o alimento, o vinho e a 
água para o resto de nossas vidas. 
 
“O Reino de Deus está dentro de você.” Não há nada pelo o que você possa buscar que não possa 
ser encontrado dentro de ti mesmo. Quando você aprender a receber as respostas, descobrirá que 
recebe uma Verdade, uma Verdade Específica para enfrentar cada problema, porque há uma Verdade 



específica sobre cada problema que será revelado ao voltar-se sinceramente para Deus e em 
meditação em busca somente Dele. 
 
Muitas vezes, surge a pergunta sobre se Deus sabe ou não sobre nossos problemas. Provavelmente 
não, mas quando você começa a perguntar: “O que ou onde está o pão deste dia?” A resposta pode 
vir: “Eu sou o pão, o vinho e a água”. Ou se você deveria perguntar qual é a Verdade sobre uma 
situação particular, você pode ouvir as palavras: "Eu Sou a Verdade". O problema dos órgãos e 
funções do corpo pode estar em primeiro lugar em sua mente, e então a Verdade pode se revelar dessa 
maneira: "Eu governo os órgãos e funções do corpo. A vida governa os órgãos e funções do 
corpo: os órgãos e funções não governam a vida”. 
 
Pessoas com problemas de paralisia, de músculo, de que isso não vai se mover, pode vir até você, e 
quando você vai para o interior, a resposta volta novamente: "Eu sou a vida do corpo. Eu sou a 
atividade do corpo. O Espírito governa suas formações”; ou alguma Verdade vem que nos faz 
perceber que o corpo não é auto agente, que em si mesmo não pode mover-se nem para o bem nem 
para o mal. Minha unidade consciente com Deus constitui minha unicidade com toda a criação 
espiritual, com tudo que é necessário para meu desdobramento. Como eu aprendi isso? Isso foi 
transmitido de dentro, mas teria sido comunicado a mim de dentro se eu não tivesse aprendido a 
meditar? Não. 
 
São nossas meditações que trazem o que é que precisamos saber a qualquer momento.  
Se eu lhe der a verdade para um problema específico - mesmo uma lista completa de Verdades - isso 
não teria valor para você, porque para você seria apenas uma verdade mentalmente percebida e não 
discernida espiritualmente. É somente a Verdade espiritualmente discernida que atende à sua 
necessidade. Por exemplo, nenhuma das palavras deste texto é poder: é a palavra de Deus que é rápida 
e poderosa. Portanto, vá para dentro do reino de Deus e deixe a pequena voz silenciosa se pronunciar, 
e então, quando Ela proferir Sua Voz, a terra se derreterá. “Ele pronunciou sua voz, a terra se 
derreteu.” Se nos tornarmos proficientes na Prática da Presença que podemos sentar em silêncio com 
a nossa atenção focada no interior, a pequena voz silenciosa troveja, e toda a terra do mal vai derreter 
e desaparecer da nossa experiência. Pode vir como uma voz audível; pode vir como uma visão; mas 
nenhuma delas são necessárias. Apenas uma coisa é necessária: é esperar até que haja uma agitação 
ou um sentimento que é nossa certeza de que Deus expressou Sua voz. 

ALÉM DA ESCRIVANINHA 

Ao contrário da crença usual, quando vamos a Deus por algo, saímos de mãos vazias. Essa é uma 
afirmação surpreendente e que, na primeira leitura, pode parecer quase um sacrilégio, mas repare na 
sua própria experiência de vida e observe até que ponto isso é verdadeiro. 
 
Nos estágios iniciais de nossa jornada espiritual, buscamos a Deus a fim de que possamos encontrar 
paz, segurança, saúde e prosperidade - e, em certa medida, nossas circunstâncias e negócios 
melhoram. À medida que continuamos no caminho espiritual, sentimos que, mesmo com uma saúde 
melhor, maior segurança e mais paz, ainda falta algo. A meditação abriu o caminho em nós para 
recebermos comunicados de Deus - para ouvir a pequena voz mansa - e agora se torna consciente que 
devemos dar o passo Mais Elevado de buscar a Deus, não simplesmente por um benefício qualquer, 
mas apenas pela alegria da comunhão espiritual. 
 
Observe os resultados quando você busca a Deus para que possa servi-Lo sem recompensa ou méritos, 
para mostrar a Sua glória, para que possa conhecê-Lo corretamente e entender Seus caminhos e Seu 
reino. Observe aos resultados se desdobrarem na sua experiência de vida quando você renuncia ao 
desejo de conquistar algo - até mesmo de Deus. 
Quando direcionamos para a Bíblia e outros escritos, nos vemos lendo mais no sentido de inspiração, 
de alegria ou para a luz, ao invés de pensar nos resultados que serão derivados de tal leitura. 
 
É a partir daqui então que “as coisas adicionadas” começam a inundar nossa experiência de vida. 
“Meu Reino não é deste mundo.” Experimentar mais as coisas boas deste mundo, como integridade 
física e mental e independência financeira - mesmo isso não constituindo o Reino de Deus, o Reino 
Espiritual da vida. É verdade que elas são encontradas quando a Consciência Espiritual é atingida, 



mas elas não são o objetivo principal, nem podem ser atingidas espiritualmente enquanto são 
buscadas. Nas seguintes passagens da Escritura, note a semelhança das ideias:  

“Meu Reino não é deste mundo”; 
“A Minha Paz vos dou, não como o mundo dá”; 
E “Não busqueis o que comereis, ou o que haveis de beber. . . mas antes buscai o Reino de Deus.”  

Você não vê o que o Mestre está tentando nos revelar? 
Você começa a ver o que O Caminho Infinito está revelando a nós quando ensina que: não devemos 
buscar um estado-humano melhor, mas meditar em Deus e nas coisas de Deus até que a realização 
de Deus seja experimentada em nossas vidas. 
 
Posso dizer-lhe que achei uma tarefa extremamente difícil. Apesar de minha experiência no caminho 
espiritual e minha intenção sempre de buscar a Deus e somente a Deus, inconscientemente, meu 
objetivo era estar livre de dor, doença e carência. E estar cheio de saúde, harmonia e abundância. Era 
tão fácil declarar e pensar, na verdade diria até mesmo acreditar que eu estava realmente buscando o 
Reino Espiritual para mim e para aqueles que viriam até mim. Somente uma oração intensa e uma 
fome e sede internas me obrigaram a recomeçar após cada falha, até que meus desejos pudessem ser 
purificados. 
 
Quem no mundo pode verdadeiramente dizer que não se preocupa com as harmonias e satisfações 
deste mundo? 
 
Portanto, não se preocupe muito se secretamente você deseja ter uma saúde melhor, mais paz ou mais 
suprimento, mas admita e depois volte para uma purificação de seus desejos e para uma maior 
devoção ao esforço de alcançar a Graça de Deus ao invés de um estado-humano melhor para você ou 
para os outros. 
 
O caminho não é fácil, mas a realização é tão maravilhosa, tão satisfatória, tão alegre! Que não sei 
como retratar a liberdade e a harmonia espiritual para que você possa entendê-la intelectualmente, 
mas posso revelá-la a você e trazê-la para sua experiência na proporção de sua fidelidade em manter 
esse objetivo em foco. Em nossos escritos, encontram-se os passos que levam à realização espiritual, 
e todos os que estão nesse caminho podem sempre ter certeza das minhas mais sinceras ajuda e 
cooperação.  



Capítulo de Cartas de Dezembro 1958 
 
O Único Grande Milagre 

Palavras faladas ou escritas nunca podem transmitir adequadamente a ideia do Cristo. Não há como 
entender o Cristo senão através da capacidade de discernimento espiritual - as capacidades da Alma. 
Palavras são sempre inadequadas. 
 
Na Escritura Hebraica, o termo para o Cristo é o Messias. Os hebreus sempre esperam a vinda de um 
Messias, mas ninguém sabe se, no começo, eles estavam esperando um homem ou se eles entendiam 
o termo Messias como um Poder ou uma Presença. Mas qualquer que fosse o conceito deles sobre o 
Messias, eles sabiam sua função e o que se poderia esperar disso: o Messias lhes trariam liberdade. 
Isso pode ser interpretado como liberdade política, uma vez que eles eram escravos políticos, ou como 
liberdade econômica, uma vez que estavam dentro da escravidão e pobreza, ou até como liberdade 
física ou moral, pois não há dúvida de que eles eram escravos da sensualidade e das características 
que foram criadas e nas condições em que se encontravam. Pode ser que eles pensassem que o 
Messias os libertaria de influências externas, ou eles podem ter entendido a palavra mais corretamente 
do que imaginamos: Eles podem ter entendido que o Messias seria aquilo que os libertou de si 
mesmos - de sua escravidão ao sentidos, a ideias falsas, e a ignorância. 
 
Para mim, o Messias é aquilo que nos liberta de nós mesmos, de um senso limitado de si mesmo. Nós 
nunca somos escravizados por alguém ou qualquer condição, exceto pelo que temos seja feito ou 
aceito por nós mesmos. Fazemos nossas próprias condições de escravidão ou aceitamos passivamente 
condições sem a percepção de que existe dentro de nós o que poderia nos libertar. 
 

Os hebreus, no entanto, chegaram a um lugar onde sua expectativa era um homem. Isaías fala daquele 
homem como o Príncipe da Paz, o poderoso Conselheiro, aquele cujo nome se chamará Maravilhoso. 
Para um homem de tal iluminação como Isaías, pode ser que, embora usando o termo "homem" ou 
"ele", Isaías realmente estivesse se referindo a uma Presença espiritual, um Poder, aquilo que permeia 
todo ser, aquilo que nunca é visto em e de si mesmo, mas que é sempre visto e ouvido pelo seu efeito. 
O Messias significa Deus conosco, a Presença de Deus, o Espírito de Deus. Mas quando é traduzido 
para o grego, o Messias se torna o Cristo - o Messias em hebraico e aramaico, o Cristo em grego. 

A mensagem e o mensageiro tornam-se UM 

Para trazer este Cristo, o Messias ou Espírito de Deus, para nossa consciência, vamos por um 
momento aceitar o fato de que o Cristo não é um homem, mas que é algum tipo de Impulso espiritual, 
Presença ou Poder, que aparece ou age através do homem, que age como homem. Essa é a razão pela 
qual o Cristo não pode ser separado do homem Jesus, porque eles se tornaram Um. Não há como 
separar uma mensagem de um mensageiro porque elas se tornam uma só. A mensagem, no entanto, 
é sempre maior que o mensageiro. Com o tempo, todo mensageiro desaparece da vista aos olhos, mas 
a mensagem permanece e é continuada por outros. Se você entender isso, nunca ficará confuso e 
enganado ao adorar um homem ou uma mulher. Você sabe que o Cristo nunca pode desaparecer 
enquanto houver um indivíduo na Terra através do qual Ele possa aparecer, e quando não houver 
homens, mulheres ou crianças na Terra, você não precisa se surpreender se Ele vier através de uma 
rocha. 
 
Para alguns, é absolutamente essencial que o Cristo apareça por meio de palavras ou pensamentos, e 
por isso é necessário que o Cristo se transmita para algumas pessoas como pensamentos, e para outros, 
deve ser transmitido através do discurso da fala. Existem alguns, no entanto, para quem nenhum 
processo é necessário - sem pensamentos e nem palavras. Esses poucos podiam sentar-se no silêncio 
em um estado de receptividade, não pensando em qualquer tipo de pensamento e receberiam uma 
mensagem. O Cristo nos une e faz um vínculo entre nós, que não requer palavras, nem pensamentos, 
e, ainda assim, há um entendimento que ocorre entre nós - o brilho de um olhar, o toque de um dedo. 
É algo muito santo e sagrado. Há estudantes neste trabalho que experimentaram isso tantas vezes que 
eles o entendem completamente. Todos nós devemos eventualmente chegar àquele lugar onde não 
“confiamos em carruagens, porque elas são muitas; e nos cavaleiros, porque são muito fortes”, 



onde não olhamos para “o homem cuja respiração está nas narinas”, nem mesmo para os seus 
pensamentos. 
 
Nós não olhamos para a força humana - força física ou poder mental; nós não olhamos para qualquer 
coisa que esteja no reino da criatura, isto é, para qualquer coisa que já tenha sido feita, mas olhamos 
apenas para o Santo de Israel, o Infinito Invisível. Para os seres humanos, isso parece muito 
intangível, efêmero e vago, mas deve tornar-se menos até que o próprio Invisível se torne visível e 
tangível. O Cristo, ou o Messias é essa Presença, Poder e Influência, que está dentro de todos nós, 
mas que não está disponível para nós até que seja demonstrado: O Cristo está no santo e no pecador; 
o Cristo está no homem doente e no homem do bem; o Cristo está na consciência do rico e do pobre, 
do branco, do preto e do amarelo, porque o Cristo é Onipresença, conhecido pelos chineses como 
Tao, pelos hindus como Brahma, pelos hebreus como Emanuel ou Messias, para os cristãos como o 
Cristo, mas sempre Um e, a mesma coisa - a Presença de Deus conosco. 

Cura é o sinal do milagre 

O Cristo, embora esteja sempre presente, não está disponível ao homem mundano até que o homem 
tenha superado a dependência daquilo que é visível ou tangível ao sentido humano e tenha aprendido 
o significado do transcendental, aquilo que é invisível à vista, inaudível para ouvir, e ainda assim 
real, forte e poderoso. Nosso trabalho é a abertura da consciência para o Cristo. Quando o Cristo é 
realizado (sentido), nos encontramos entrando em uma maior harmonia de mente, corpo, negócios, 
finanças e moradia. Nós, da mesma forma, descobrimos que somos capazes, assim como o Mestre e 
os discípulos, de levar uma medida daquela cura a todos aqueles que estão receptivos e sensíveis a 
Ela - não a todas as pessoas, no entanto, porque existem aqueles que procuram apenas “pães e peixes”, 
apenas um bem-estar melhor de suas necessidades humanas, e embora alguns deles sejam curados, 
no fundo não realizamos nosso melhor trabalho com eles. 
 
A cura é de suma importância no trabalho de O Caminho Infinito porque, embora a cura não seja o 
objeto de nosso trabalho, a cura é o sinal que acompanha a realização e demonstração do Cristo. À 
medida que você, através do estudo, leitura, oração, meditação e comunhão com Deus, conduz-se a 
um estado de consciência em que o Cristo se torna realidade - torna-se tangível - você descobrirá que 
o Cristo toma conta de sua vida, literalmente vai antes de você a fim de tornar os lugares tortos em 
uma linha reta, literalmente andando ao seu lado, invisível, mas tão tangível que você sabe que essa 
Presença está com você e você sente os resultados em sua vida. 
 
É este Poder, reconhecido e realizado, que faz o trabalho de cura: O trabalho de cura não se realiza 
conhecendo A Verdade, mas conhecer A Verdade é uma preparação que conduz à cura, levando ao 
estado de consciência em que nos tornamos receptivos ao Cristo. O trabalho de cura, no entanto, só 
é realizado nessa fração de segundo quando o Cristo se torna evidente, quando esse sentimento de 
consciência ou liberação ocorre dentro de nós. 
 
A forma de cura do Caminho Infinito não envolve dizer ao paciente que ele seja diferente do que ele 
é, ou seja … não envolve dizer a ele que seja mais amoroso ou mais justo, ou mais moral ou mais 
qualquer coisa. Ele o leva exatamente onde está, aceita-o como ele é, e permite que esse Cristo entre 
em sua consciência e faça a transformação, em vez de tornar a cura contingente nos esforços do 
paciente no sentido de ser um estado humano melhor. Não há nada de errado em fazer humanamente 
um esforço com o objetivo de ser melhor, e estamos sempre fazendo isso até certo ponto, mas 
nenhuma quantidade de esforço humano para melhorar seu eu transformará a vida de uma pessoa. 
Para isto acontecer, este Poder maior, o Cristo, deve encontrar entrada na consciência. Então, e 
somente então, a transformação acontece. 

 

Devoção é necessária 

Saulo de Tarso era um homem muito bom, um homem que passava seus dias e noites pensando em 
Deus, profundamente religioso, acreditando em Deus, temendo tanto o Reino de Deus que estava 
disposto a fazer quase qualquer coisa para proteger seu Deus e seu caminho na vida de Deus. Sua 



paixão era tão intensa por Deus que ele não permitiria que nada impedisse a realização de Deus. No 
meio de seu zelo, a realização veio: Ele ficou cego com um tremendo poder de luz, e, então, aquele 
que havia perseguido os cristãos se tornou um dos grandes apóstolos do Cristianismo. Todos os anos 
que ele passou aprendendo sobre um Deus desconhecido, um Deus “a quem vós, portanto, 
ignorantemente adoram”, como ele chamou mais tarde - todos os anos de devoção zelosa, quase 
fanática, a Deus foram proveitosos para ele. 
 
E assim é conosco: Toda afirmação que já fizemos, toda negação que já fizemos, todo pensamento 
que já tivemos, ou toda tentativa que fizemos humanamente de melhorar a nós mesmos é uma ajuda 
ao longo do caminho. Se persistirmos nisso com devoção suficiente, chegaremos àquele lugar onde 
também nós somos atingidos pela luz da Verdade e, nesse lampejo ofuscante, saberemos que o Cristo 
existe como uma realidade viva. O Cristo não está em um certo modo de pensar; o Cristo não é 
conhecimento da Verdade; e o Cristo não é um livro sobre a Verdade: o Cristo é uma realidade real 
e viva que ninguém jamais foi capaz de explicar, entretanto muitas pessoas puderam tê-Lo em si 
mesmas e experimenta-Lo. 
 
Quando não temos mais fé nos “cavalos e cavaleiros do Egito”, quando não temos mais fé em espadas 
ou remédios materiais ou pensamentos ou qualquer coisa que esteja no mundo visível ou tangível, 
chegamos a um momento em que não temos nada a fazer. Apegue-se a: É aquele momento em que 
clamamos em desespero, como fez Maria: “Eles levaram o meu Senhor”. Esse é o dia! Esse é o 
momento da Glória, o momento em que não temos Senhor - nada a que se apegar, não temos um 
pensamento para se apegar, nem uma crença. Nada em que tenhamos fé permanece. 
 
Esse é o momento mais glorioso de toda a nossa jornada, porque quando todos os “cavalos e 
cavaleiros” tangíveis foram levados para longe de nós, quando todas as nossas armas e bombas foram 
retiradas e todos esses “pensamentos corretos” falharam e não temos mais nada, nada resta, é quando 
temos O Cristo. É quando o Espírito toma conta e diz: “Você se esqueceu de mim? Eu ainda estou 
com você. Se você atravessar as águas, não se afogará; se você passar pelas chamas, elas não se 
inflamarão em você. Eu nunca te deixarei, nem te abandonarei. Antes que Abraão existisse, Eu Sou. 
Eu estarei com você até o fim do mundo." 
 
E viramos e dizemos: “Esqueci de tudo. Estava procurando um pensamento; Estava procurando por 
uma declaração de Verdade; Estava procurando por um bom praticante; Estava procurando por um 
novo ensinamento”. 
“Sim, eu sei que era você, e Eu estava de pé aqui - Eu, sempre Eu. Eu no meio de você sou poderoso. 
Eu sou o Senhor Deus de Israel, o próprio Cristo, o Filho de Deus, em você. ” 
“Sim, Eu no meio de ti é poderoso. Paulo viu (um homem em Cristo ... se no corpo ... ou se fora do 
corpo, eu não sei dizer) - se na forma física ou não, eu não sei, mas eu vi aquela criatura. Eu nem 
sei se foi externalizado; pode ter estado dentro do meu próprio ser.” 
“E foi, porque eu nunca sai de você. Eu nunca me torno exterior para você. Eu Estou sempre no 
meio de você. Eu sou a própria consciência do seu próprio ser. Eu sou sua alma; Eu sou o pão e o 
alimento e o vinho. Eu no meio de ti, É. Eu tenho alimento que o mundo não conhece. Eu posso te 
dar água, água viva. Eu sou o pão da vida. 
 
Basta pensar nisso: Eu Sou isso - e logo estamos procurando em um livro a fim de obter isso; temos 
procurado um homem por isso; temos procurado algum ensinamento para isso. Os hebreus de 
antigamente cometeram o erro de pensar que o Messias seria um homem em vez de perceber que o 
Messias viria na forma de um homem, como um mensageiro lhes trazendo a consciência do Cristo. 
Depois do tempo de Jesus, foram trinta anos antes que a luz de Cristo viesse a Paulo, e foi noventa 
anos depois que o Mestre não era mais visível na Terra antes de João de Patmos, o maior expoente 
de Cristo, a maior testemunha do Cristo de quem temos conhecimento, ter a visão do Cristo. Essa 
experiência só poderia chegar a eles porque o Cristo, Eu, está sempre presente, onipresente. 
 
Eu era onipresente em Paulo; Eu era onipresente em João; e Eu sou onipresente em todos os santos 
e pecadores na Terra, aguardando primeiro o seu reconhecimento e, em seguida, o reconhecimento 
do mesmo. 
 



Nós nos tornamos conscientes do Cristo em proporção aos momentos de silêncio receptivo que 
experimentamos. Nenhuma pessoa que reserve tempo suficiente, dia e noite, mesmo que o tempo seja 
dividido em períodos de apenas dois ou três minutos cada, se tornará receptivo e sensitivo ao Cristo 
- a menos que seja em um período de terrível perigo. 
 
Espero que nenhum de nós tenha que esperar até estarmos em um calabouço em algum lugar, ou à 
beira da morte antes de nos abrirmos para o Cristo. Temos a mesma oportunidade de tê-lo revelado 
dentro de nós como qualquer outra pessoa teve. Você pode dizer que alguém tem mais lazer. Você 
pode até dizer que eu tive mais lazer. Mas eu não encontrei o Cristo em meu lazer. Quando eu estava 
no mundo dos negócios na estrada vendendo mercadorias ou fazendo viagens à Europa para comprar 
mercadorias, eu tive que ter tempo para ler e fazer introspecção. Eu estava ocupado, tão ocupado 
quanto qualquer um de vocês, mas tive que aprender a colocar certas coisas em primeiro lugar. Essa 
é a lição que todos nós temos que aprender. Nós sempre encontramos tempo para fazer as coisas que 
realmente queremos fazer. Se houver fome de Deus suficiente dentro de você, você também 
encontrará o tempo necessário para orar a Deus para que seja mostrado o caminho, e uma estrada se 
abrirá diante de você. Você descobrirá que, com esses frequentes períodos de meditação, com prática 
suficiente, eventualmente acontecerá: Um desses flashes chegará a Paulo, provavelmente em um grau 
menor, possivelmente em um grau maior, porque não há limite exceto o limite de nossa receptividade. 
Isso vai acontecer! E quando isso acontecer, você saberá o que quero dizer quando digo que o Cristo 
é nossa salvação, que o Cristo é a nossa saúde, que o Cristo é nosso suprimento, e que o Cristo é 
nossa orientação, direção e proteção. O Cristo é tudo em todos para nós quando o Cristo é realizado. 

O Cristo é o milagre 

Aqueles que experimentaram o Cristo já sabem que é uma experiência milagrosa e que isso resulta 
em milagres. Muitas pessoas, mesmo em nosso trabalho, não acreditam em milagres. Eles não podem 
aceitar milagres como uma possibilidade ou um fato. Quantos de vocês, que estiveram na Metafísica 
nos últimos dez, quinze ou vinte anos, já contaram quantos dias você esteve doente ou quantas vezes 
você foi rapidamente curado sem cirurgia, sem remédios e, além disso, sem o encargo financeiro que 
os cuidados médicos frequentes implicam. Se isso não é um milagre em si mesmo, o que é isso? 
Quantos de seus filhos evitaram muitas das doenças infantis? Se você se lembrar do grau de 
imunidade que experimentou nessas e em outras áreas, saberá que milagres estão acontecendo com 
você todos os dias. Se uma dor de cabeça simples é curada, isso em si é um milagre. Por quê? Porque 
foi feito por Algo que ninguém no mundo jamais conseguiu explicar. Toda vez que o menor mal é 
curado espiritualmente, você testemunhou a Presença de Deus, a atividade do Cristo. Esse é o milagre. 
A cura não é o milagre: o fato de termos experimentado a atividade do Cristo é o milagre. Nós 
pensamos que a abertura do Mar Vermelho foi um milagre; Pensamos que a multiplicação dos pães 
e peixes foi um milagre. Não, esse foi o efeito do milagre: o milagre foi a Onipresença do Cristo; o 
milagre estava testemunhando a atividade do Cristo que resultou em pães e peixes multiplicados ou 
em cura. O milagre é a experiência do Cristo. O que acontece na experiência humana é o resultado 
do milagre. Não busque os resultados do milagre até que você tenha experimentado o próprio milagre 
- o milagre da experiência do Cristo! 
 
É por isso que tantas pessoas perdem o milagre: pensam que a cura é um milagre. A cura espiritual 
não pode ocorrer sem a atividade do Cristo. O Cristo é o milagre; a cura é uma atividade inevitável 
com a presença do Cristo. Tudo o que acontece depois da experiência do Cristo é algo inevitável - 
saúde melhor, uma maior riqueza, maior segurança, melhora tudo. O milagre é a demonstração e 
experiência do Cristo. Quando você tiver experimentado isso, você testemunhará um milagre como 
ninguém no mundo acreditará, exceto aqueles que o experimentaram. 
 
Aqueles primeiros cristãos que estavam na prisão e tiveram suas algemas quebradas experimentaram 
o Cristo: Foi o Cristo, um Nada invisível, que rompeu as algemas. Esse foi o milagre – a atividade 
invisível fez isso! Daniel na cova dos leões - isso é um milagre? Não, mas o que fecha a boca do leão 
é o milagre. Uma vez que a boca do leão está fechada, não há nada milagroso sobre Daniel estar lá. 
Você e eu ficaríamos lá também, se tivéssemos Algo para fechar a boca do leão. Quem tem medo de 
leões quando suas bocas estão fechadas? 



Você vê o que é o milagre? O milagre é o Cristo. Todo o resto é o efeito daquele grande milagre. 
Nunca se preocupe com uma demonstração. Nunca procure por um sinal. Nunca procure por um 
símbolo exterior. Preocupe-se apenas com uma coisa: experimentar o Cristo. Deixe espaço em sua 
consciência para o influxo, porque quando chegar, você poderá dizer com Paulo: “Eu vivo; todavia 
não eu, mas Cristo vive minha vida”. Cristo é o caminho; Cristo é a verdade; Cristo é o remédio; 
Cristo é o pão; Cristo é o vinho; Cristo é a água. 
 
Vamos demonstrar o Cristo na Terra e teremos paz na Terra. Mas não cometer o erro de tentar ter o 
milagre da paz na Terra sem o Cristo, porque isso não pode acontecer. Não espere qualquer tipo de 
paz entre os indivíduos; nem espere encontrar paz dentro de você. Você poderia estar sozinho em 
uma ilha deserta e ainda estar em tortura. Mas se você tem o Cristo, você estará em paz. Exceto que 
o Cristo nasça em nós, não há paz. Nossa fé deve estar em Cristo, não em qualquer homem ou mulher, 
não em algo externo para nós. Nossa fé deve estar no Invisível. Nossa fé pode a princípio estar no 
Cristo invisível de Jesus, Isaías, João ou qualquer um que mostre evidências da Presença do Cristo. 
Esses grandes direitos espirituais são o caminho de entrega-transbordo, mas no final devemos voltar 
ao Cristo do nosso próprio ser: Eu, Eu mesmo, é o caminho: “Eu sou o caminho, a verdade e a vida”. 
Eu é isso, o Eu de você e Eu de mim. 

ALÉM DA ESCRIVANINHA 

O Natal oferece uma oportunidade especial para darmos presentes como uma expressão externa de 
um amor e gratidão interior. Isso eu aprecio, mas acima de tudo valorizo a associação dessa estação 
com a vida, mensagem e missão de Cristo Jesus. Durante este período, passo muitas horas do dia e 
da noite meditando e muitas vezes “sinto” a presença do Mestre de Nazaré. 
 
Milagres estão ocorrendo no mundo hoje - e o mundo não o conhece. A graça de Deus enviou homens 
e mulheres ao planeta Terra em todas as Eras para mostrar ao mundo o milagre da graça. Viaje pelo 
mundo onde quer que você esteja - hoje a Terra está cheia da Sua glória. Sua presença brilha nos 
rostos de homens e mulheres em todos os continentes, de modo que a saudade do dia da liberdade 
espiritual não pode estar longe. Os jornais relatam apenas as nuvens escuras do sentido se movendo 
na frente dos corpos celestes. O bem raramente é notícia. Para contemplá-lo andando pela Terra, 
caminhando pelos céus, enchendo as mentes e os corpos dos homens, é necessário abrir o olho interior 
e o ouvido interno e ver o que está acontecendo nos bastidores. 
 
Em uma de minhas recentes viagens, conheci uma mulher a quem as pessoas chegam em milhares, 
que ela pode dar a cada um, não mais do que dois minutos, e ainda assim as bênçãos e curas fluem 
como areia através de uma peneira. O milagre não é apenas a mulher - e ela é realmente um milagre 
-, mas o milagre é que milhares de pessoas no mundo estão tão espiritualmente sintonizadas para 
encontrá-la. Eu conheci um homem tão inspirado por Deus que milhares desobedeceram às ordens 
de sua igreja para se reunir a ele para receber a graça de Deus enquanto fluía através dele, e ministros 
desobedeceram seus superiores para abrir as portas da igreja que haviam sido fechadas para deixá-lo 
ministrar ao doente, ao faminto, e ao necessitado. 
 
Nunca, talvez em toda a história, tantos médicos, psicólogos e psiquiatras tenham vindo aos centros 
espirituais do mundo em busca daquele pão que desce do Céus. Nunca, talvez, tantos funcionários do 
governo estejam dispostos a ouvir e ler sobre o Poder que não é um poder sobre qualquer coisa ou 
sobre alguém, mas que é apenas o poder da Graça. 
 
O milagre em si é que muitos estão saindo da carta morta de cerimônia e ritual para buscar as águas 
vivas que fluem constantemente das Almas dos iluminados. Como os homens santos do Oriente são 
honrados, respeitados e reverenciados, hoje também vejo o milagre do reconhecimento dado aos 
iluminados do Ocidente. 
 
Todos nós precisamos perder o orgulho do intelecto que nega milagres e torna-se inocentes o bastante 
para contemplar os milagres que enchem a Terra neste exato momento - não apenas os milagres da 
realização mecânica, milagrosos como são, mas também o grande milagre, o milagre da graça de 
Deus restaurando mentes e corpos doentes e levantando homens cheio de visão espiritual para criar 
um novo tipo de governo. 



A cura espiritual resulta não tanto por causa do que você sabe, mas devido ao que você sente. É o 
desapego do esforço mental e da luta e deixar a graça de Deus se revelar. O maior milagre no Céu ou 
na Terra é a Graça de Deus. A cura espiritual vem “não por força nem por poder”, mas pela Graça 
de Deus; a sabedoria espiritual não se desenvolve “forçando pensamentos”, mas pela realização de 
Sua presença. “Não necessitarás de lutar” porque “onde está o Espírito do Senhor, há liberdade”. 
Na presença de Deus está a plenitude da vida. 

Nesta carta você leu o milagre da minha vida - a experiência do Cristo se revelando como uma 
Presença viva. Aqui você lê como a consciência desta Presença se torna a nova dimensão da vida, 
Cristo, e como Ela aparece como o nosso bem diário. A grande alegria em tudo isso é que a 
Experiência veio a mim quando eu estava vivendo a vida humana normal de um homem de negócios 
com a maioria de suas falhas humanas e poucas de suas virtudes, embora sem dúvida tenha vindo por 
causa da profundidade do meu desejo de conhecer a Deus. 

A maior alegria veio mais tarde quando percebi que todos os homens podem experimentar a Deus, se 
assim for, eles verdadeiramente O buscam, em vez de buscar aquilo que pode vir através dele. Esse 
é o segredo. Reflita sobre isso durante toda a temporada de festas, quando Seu Espírito estiver 
pairando perto do mundo e pronto para entrar - se apenas lhe pedirmos para entrar. 
Eu não consigo ver a passagem de dezembro sem lhe falar do amor profundo e do coração cheio de 
gratidão por todos vocês que constituem minha família. Mas vocês entendem, eu sei. 
 

 

Capítulo A Contemplação desenvolve o Observador do Livro: A Vida Contemplativa 
 
Muitas vezes o jovem estudante provavelmente acredita que o modo de vida espiritual ou 
contemplativo é uma vida sem disciplina, mas o oposto disso é verdadeiro, porque não há vida que 
exija maior disciplina do que a vida espiritual. A vida, como é vivida pela maioria das pessoas, é mais 
ou menos largada e indisciplinada, porque pouca ou nenhuma tentativa é feita pelo indivíduo para 
controlar a natureza de seu pensamento. Ele é propenso a aceitar tudo o que vê ou ouve, geralmente 
regozijando-se com o que acha bom e, lamentando sobre o que ele acredita ser mal, de modo que 
raramente alguém se pergunta: 

“Isso é tão bom quanto realmente parece ser?” ou,“Isto é tão mal quanto realmente parece ser?” 
Pelo contrário, as aparências são aceitas de acordo com o julgamento humano. No modo de vida 
espiritual, no entanto isso não pode ser feito porque toda a vida espiritual é baseada na rejeição das 
aparências. “Não Julgais segundo as aparências” 

 A metafísica comumente aceita hoje ensina a rejeição e a negação da aparência do mal e a realização 
de sua natureza irreal. Mas na vida verdadeiramente espiritual, temos que ir além da mera rejeição do 
mal como erro, porque também temos que negar a realidade àquilo que parece bom. Temos que não 
prever as aparências humanamente boas no mesmo grau com o qual não prevemos as humanamente 
más. As aparências espiritualmente discernidas, não há nem bem nem mal, e é nesta premissa em que 
todo o Universo Espiritual é construído. O Universo do Amor. 

A disciplina neste caminho está na rejeição de toda aparência, seja ela boa ou má, na percepção de 
que tudo o que é de Deus é invisível aos sentidos humanos. 

“Por que me chamas bom? Não há bom senão um, isto é, Deus. … Nem eu te condeno”. 

Em outras palavras, não há juízo sobre o que parece ser mau, porém tampouco haja uma aceitação da 
aparência do bem. Há um reconhecimento de que o único real é O Invisível – O Espiritual – e isso é 
algo que não pode ser visto com os olhos, nem ouvido com os ouvidos. 

Sob a velha metafísica, se nos confrontarmos com uma aparência e julgássemos que ela era um mal, 
imediatamente teríamos que resistir, superar, destruir ou remover de nossa mente. Se, por outro lado, 
fomos confrontados com uma aparência de bem humano, aceitamos e nos regozijamos com isso. 



O perigo nesse procedimento, entretanto, é que a própria coisa que parece ser boa pode em si e por si 
mesma, ser maligna, ou pode mudar para o mal, ou seu efeito sobre alguém pode ser de natureza 
maligna. Uma boa ilustração do que acabo de dizer é que quase todo mundo concordaria que ter um 
milhão de dólares – ganhar ou herdar – seria muito bom, e ainda assim a aquisição de um milhão de 
dólares já provou ser a ruína de muitas pessoas. 
 
Mudou a natureza deles e os tornou apegados, porque quando algumas pessoas que normalmente 
tiveram pouco ou quase nada e, que sempre foram livres e alegres em compartilhar aquele pouco 
adquirem mais do que estavam acostumadas a ter, muitas delas começam a acumular e a compreender 
no sentido de prepará-lo para um dia chuvoso, com medo de gastá-lo, de modo que o que parece ter 
sido bom acabou sendo ruim para eles. 

No cenário humano praticamente todo o mundo, quase sem exceção, alegra-se com um nascimento e 
entristece em uma morte. No entanto, mais problemas foram causados no mundo por nascimento do 
que nunca foram causados pela morte. Assim, se julgarmos segundo as aparências humanas, 
ficaríamos impressionados com as tragédias que ocorrem como resultado do nascimento, apesar de 
toda a alegria, e pela inutilidade e futilidade de grande parte das tristezas na morte. 
Estas são ilustrações extremas de quão imprudente é julgar o bem ou o mal. 
Espiritualmente, no entanto, julgar quanto ao bem ou ao mal vai muito além de ser imprudente. Em 
um sentido espiritual, é absolutamente errado, porque há um Poder que está dentro de cada um de 
nós, e esse Poder tem como função criar, manter e sustentar a harmonia em nossa existência, e 
quando, por qualquer razão, a harmonia aparentemente é tirado de nossas vidas, Sua função é 
restaurá-la. 

Vivendo como uma testemunha da atividade de Deus 

Este Poder ou Princípio é ilustrado plenamente na experiência de Jesus Cristo narrada nos quatro 
Evangelhos. Jesus revelou claramente que sua função era curar os doentes, ressuscitar os mortos, 
alimentar os famintos e perdoar o pecador. Sempre ele disse: “eu de mim mesmo nada posso fazer…. 
O Pai que habita em mim, Ele faz as obras.” 

Ele sempre deu testemunho da presença de Deus. Em cada um dos milagres realizados pelo Mestre, 
havia a negação de si mesmo e a glorificação do Pai. Sempre foi, “eu de mim mesmo não estou 
fazendo nada, pois eu de mim mesmo não sou nada. Se falo de mim mesmo, presto testemunho de 
uma mentira. Portanto, não sou eu quem sou bom, não sou eu que faço a cura; Eu estou apenas dando 
testemunho da Presença e do poder de Deus”. 
Como podemos dar testemunho deste poder, exceto por sermos quietos? 
Se fizermos o contrário, não poderemos mais dizer que não estamos fazendo nada ou que não somos 
nada. Portanto, quando somos confrontados com uma aparência humana, e se damos testemunho da 
Presença de Deus, não devemos fazer nada, não devemos pensar em nada e não devemos dar juízo.  
 
Tenho certeza de que você não vai confundir isso com o fato de ignorar o trabalho de nossa vida, nem 
como uma atitude preguiçosa de fazer nada, mas você entenderá que isso é uma retenção disciplinada 
do julgamento. Quanto ao bem ou ao mal e uma atitude de expectativa – como ouvir de dentro. 
Certifique-se de entender o significado dessa atitude. 
Para nos tornarmos nada, devemos imediatamente realizar dentro de nós mesmos: “Não há nem bem, 
nem mal; existe somente Deus.” 

Então, quando olhamos para a aparência errônea sem julgamento, realmente não há nem bem nem 
mal; Existe apenas a Presença de Deus, e agora o Pai interior pode desempenhar sua função, e sua 
função é dissolver a aparência e revelar a glória de Deus – revelar seu próprio Ser. 
Mesmo que para nosso sentido uma cura apareça, não é realmente uma cura. De fato é a dissolução 
do quadro material e a visibilidade do espiritual. Há apenas uma maneira pela qual isso pode ser feito, 
e isto é reter o julgamento quanto ao bem ou ao mal, e então deixar o Pai fazer a obra. Então, e 
somente então, podemos verdadeiramente sentir que não tivemos nada a ver com a demonstração, 
exceto para dar testemunho de Deus em ação. 
 
 



Isso me lembra uma mulher que foi curada de uma doença que foi declarada incurável, e seu marido, 
por profunda gratidão, foi até o praticante e ofereceu-lhe um cheque como sinal de agradecimento. 
Quando ele começou a expressar sua gratidão, o praticante disse:” Oh, eu não fiz isso – Deus fez 
isso”, em que o homem colocou o cheque de volta no bolso e respondeu: “Oh, bem, então eu não te 
devo alguma coisa. Eu vou dar o cheque para Deus.” 
 
Na verdade, no que diz respeito à cura, o praticante estava certo, mas o marido também estava certo. 
O praticante não realizou a cura. Ele havia simplesmente dado testemunho de Deus em ação, então, 
portanto, não havia dinheiro devido entre eles por causa da cura. Mas agora onde o marido estava 
errado? Ele deveria saber que se o praticante não estivesse disponível e se não tivesse sido capaz de 
dar testemunho da Graça de Deus, não haveria cura. Se o praticante dependesse de sua subsistência 
conectando cabos telefônicos, cuidando de incêndios, ou qualquer outra coisa que pudesse ter sido 
seu trabalho, talvez ele não tivesse sido capaz de viver no Espírito e testemunhar a Deus quando 
chamado. Dando-lhe dinheiro, portanto, não era para a cura. Era meramente para capacitá-lo a estar 
livre de outras obrigações, de modo que ele pudesse manter sua consciência clara e livre de 
preocupações mundanas e sempre poderia estar no Espírito para testemunhar sua atividade. 
 
Quando você testemunhar obras de cura, lembre-se sempre do que você está testemunhando. Você 
não está testemunhando o poder de um indivíduo, pois um indivíduo não tem esse poder. Você está 
meramente testemunhando um indivíduo que está se mantendo livre do mundo da aparência e 
mantendo-se em uma consciência sem julgamento, de modo que a Graça de Deus possa vir, porque 
a Graça de Deus não pode vir através da mente humana. E qual é a mente humana? A mente de 
alguém que ainda está doutrinada com a crença em dois poderes. 

Disciplina na Vida Contemplativa 

Independentemente de quanto conhecimento da Verdade uma pessoa possa obter, não importa 
quantos anos tenha estudado a Verdade, ela ainda pode não ter poder de cura. Não são quantas 
declarações de Verdade uma pessoa conhece intelectualmente ou pode declarar. O poder de cura tem 
a ver com o grau de consciência e convicção reais obtidas do não-poder das aparências. É por essa 
razão que o caminho espiritual é um caminho de disciplina, e todo discípulo ou estudante deve 
começar em algum momento de sua carreira a reter o julgamento. 
 
Na medida em que essa consciência de nenhum julgamento é alcançada, as aparições nesse mundo 
mudam automaticamente quando tocam sua consciência. Isto é porque sua consciência não está 
reagindo ao bem ou ao mal, e é, portanto, capaz de perfurar o véu da ilusão, até mesmo o véu da boa 
ilusão, e ver que não há nada a temer, assim como nada para se vangloriar porque o que você está 
vendo não é a criação espiritual, mas um conceito finito dela, às vezes bom e às vezes ruim, às vezes 
rico e às vezes pobre, às vezes saudável e às vezes doente, às vezes vivo e às vezes morto. Mas nada 
disso é verdade sobre o reino de Deus. 
 
A declaração do Mestre, “Meu reino não é deste mundo”, ajuda-nos a nos disciplinar. Imediatamente 
fechamos tudo o que ouvimos ou vemos, percebendo que é este mundo, não é o Meu Reino, o Reino 
de Cristo, o Reino Espiritual; e, portanto, não o amamos, odiamos nem temos medo dele. 
 

¬ Pense na disciplina envolvida em abster-se de todas as tentativas de mudar a aparência quando 
estamos no meio do que parece ser um problema para nós ou para outra pessoa. 

¬ Pense em qualquer aparência discordante que você já tenha visto, ouvido, provado, tocado ou 
cheirado; 

¬ Veja a disciplina necessária para evitar alterar, mudar ou fazer algo a respeito; e então se 
convença e saiba: “Meu reino – o lugar onde “Eu” vivo, me movo e tenho meu ser – não é 
deste mundo. Portanto, não tenho nada a ver com este mundo a não ser saber que não é do 
Meu reino”. 

 
Quando retiramos o julgamento – o que significa retirar nosso ódio, medo ou amor pela aparência – 
é então que esse Invisível, o Espírito de Deus, que está em nós, pode imediatamente trabalhar para 
mudar a aparência. 



Autopreservação é a nota dominante na experiência humana 

Quando os discípulos ficaram com medo por causa da tempestade no mar, eles acordaram o Mestre, 
mas ele não tentou parar a tempestade orando a Deus porque sabia que ele estava sendo confrontado 
com uma aparência ilusória. Ele apenas repreendeu o vento e disse ao mar:” Paz, sê quieto”. E o vento 
cessou, e houve uma grande calma. O que os discípulos estavam vendo era um algo mais do que uma 
tempestade. Eles provavelmente não estavam cientes disso, mas estavam vendo uma individualidade 
à parte de Deus e, acima de tudo, talvez estivessem com medo de perder suas vidas. Os discípulos 
presos pelo medo, respondiam como a maioria das pessoas à primeira lei da natureza, a lei da 
autopreservação. No cenário humano, essa lei (se é que podemos dignificá-la pelo nome de lei) é 
responsável pela maior parte do mal que existe no mundo. Uma pessoa não roubaria se não estivesse 
tentando preservar seu senso humano pessoal de vida. Ele espera evitar a fome ou o fracasso, e está 
evitando a falta e a limitação. Em suma, ele está preservando seu próprio senso humano de identidade. 
 
O que é a autopreservação por trás de toda guerra? 
Os homens chamam isso de patriotismo porque afirmam que guerras são travadas para preservar a 
nação, mas uma nação é apenas um grupo de indivíduos, então, em última análise, é a preservação e 
perpetuação de si mesmos, de suas vidas humanas e suprimentos humanos, que induzem eles para 
entrar em uma guerra. O horror é que, no entanto, as pessoas estão sempre dispostas a sacrificar e 
mandar seus filhos para serem mortos, contanto que possam ficar em casa e serem salvos. As crianças 
não são tão importantes para a maioria das pessoas como elas próprias são. Os adolescentes devem 
sair e serem mortos ou feridos ou até mesmo ficarem dementes, para que outros (adultos) possam 
ficar em casa e ter abundância. 
 
Na tempestade, então, os discípulos não estavam realmente com medo da tempestade. Que diferença 
teria uma tempestade para eles, se eles não tivessem acreditado que suas vidas estavam em perigo? 
Quem se importa se o vento é de 40km/h ou 100km/h, se não há perigo para a vida de alguém ou 
membro? 

É só quando há medo da perda de vida que alguém se importa se a tempestade se enfurece ou cessa. 
Muitos de nós seríamos capazes de alcançar nossa libertação do mundo da causa e efeito, isto é, do 
mundo das aparências, se pudéssemos colocar em PRÁTICA a grande certeza do Mestre: “Sou Eu; 
não temas.” Saber que essa Verdade iria nos despojar imediatamente de qualquer julgamento quanto 
à natureza da aparência. 
“Sou Eu; não tenha medo” Eu, Deus, é a única vida; Eu, Deus é a vida do ser individual, e que a 
Vida não pode ser perdida e não pode ser destruída. Deixe a tempestade fazer o que quiser. Eu não 
posso temer” 
 
Da mesma forma, quem se importa com quantos germes existem no mundo, a menos que possamos 
acreditar que os germes podem destruir nossa vida? Ah! Isso cria um antagonismo em nós, e nós 
estamos saindo agora para limpar todos os germes da face da terra. 
Por quê? 

− O que nós temos contra germes? 
− Nada! 

 Exceto que eles ameaçam a destruição de nossas próprias vidas, ou a nossa própria saúde! 

− Mas suponhamos que chegássemos à conclusão de que nossa vida é indestrutível, que nem a vida 
nem a morte podem nos separar de Deus? 

− Agora, que diferença iriam os germes causar? 
 E nessa realização, a batalha contra o erro – essa forma particular de erro – cessaria, e nenhuma 
dessas coisas nos moveria: 

“Nenhuma dessas coisas me move.” Minha vida é Deus; Minha vida está em Deus; Minha vida é com 
Deus; e nem a vida nem a morte pode me separar de Deus. 
Nessa percepção, a própria morte não tem mais medos ou terrores. Ninguém pode temer a morte uma 
vez que ele perceba que nem a morte nem a vida podem separá-lo da Vida que ele é, a Vida que é o 
seu ser. 



O desapego de um observador 

Se aceitarmos a declaração do Mestre: “Meu reino não é deste mundo”, não precisamos lutar, remover 
ou superar nada no mundo externo: “Eu, sou Eu; não tenha medo.” Eu sou a vida de você; Eu, 
Deus, o Espírito de Deus em você é a sua vida, o seu ser e a substância do seu corpo. 
Quando não temos mais medo de nada no mundo externo, chegamos automaticamente a um estado 
de consciência que não mais se preocupa com as boas aparências ou teme as aparências malignas, 
mas olha para elas com um sentimento de desapego como observador ou um espectador, sem interesse 
em mudar, melhorar ou destruí-las, apenas com a atitude de um espectador. 
 
Nessa atitude de observador, nossos poderes mentais pessoais param e é como se estivéssemos 
assistindo a um nascer do sol ou a um pôr do sol. Ninguém em sã consciência acredita que pode 
apressar o nascer do sol ou seu cenário, ou que ele possa aumentar sua beleza. Portanto, ao assistir 
um nascer do sol ou um pôr do sol, podemos nos tornar completamente o observador, observando a 
natureza no trabalho, observando a Deus no trabalho. Nunca entramos na imagem, nunca procuramos 
mudar, remover, destruir ou tentar melhorar de alguma forma. Como observador, estamos sempre no 
centro absoluto de nosso próprio ser; e, como espectador, podemos dizer com sinceridade: “Que belo 
pôr-do-sol” ou “Que lindo nascer do sol Deus está trazendo”. 
 
Se estivéssemos em uma galeria de arte, diante das obras dos grandes mestres, seríamos observadores 
porque tudo o que estaríamos tentando fazer seria tirar da foto o que o artista havia colocado ali. Nós 
não tentamos melhorar a imagem; nós não tentamos destruí-lo. Tudo o que procuramos fazer é extrair 
do quadro o que o artista criou e colocou lá para o nosso desfrute. Nós não entramos na foto; nós 
vemos isso. Se entrarmos em alguma coisa, seria a consciência do artista observando exatamente o 
que ele viu porque somos agora de uma consciência – uma só mente. 
 
Quando ouvimos uma sinfonia, não entramos na sinfonia. Nós nos afastamos como espectador, desta 
vez ouvindo o que o compositor tinha em mente. Não estamos tentando melhorar seu trabalho, nem 
estamos tentando destruí-lo. Estamos apenas tentando entender isso. Mesmo que pareça uma música 
ruim aos nossos ouvidos – desagradável, discordante ou inusitada, ainda assim não tentamos mudá-
la. Ficamos parados, sem julgamento, tentando entender o que o compositor tinha em mente, e não 
seria de surpreender se eventualmente nos encontrássemos bem dentro da consciência daquele 
compositor, ouvindo a música como ele a ouvia quando a colocava no papel. Então nós teríamos o 
mesmo entendimento que ele tinha. 
 
Assim é que Deus criou este universo e tudo o que nele existe e, é bom! No sentido humano finito, 
no entanto, vemos alguns desses universos como maus e alguns como bons, e estranhamente, o 
homem ao nosso lado pode estar vendo o que chamamos de bom como mal. E o que vemos como 
mal ele pode estar vendo como bom. Então, portanto, não podemos estar vendo esse universo do jeito 
que Deus o fez. Estamos vendo isso através de nossa ignorância de Deus, nossa falta de consciência 
de Deus, assim como podemos ver uma pintura ou ouvir uma música e por causa de nossa ignorância 
sermos incapazes de discernir o que o artista ou o compositor tinha em mente. 
 
Ao olharmos para este mundo de aparências sem julgamento, é como se estivéssemos percebendo 
que o Espírito de Deus fez tudo o que era, e o tornou espiritual, e nessa percepção nós agora 
contemplamos um Universo Espiritual, mesmo que no momento nós o façamos sem entender ou vê-
lo da mesma maneira como o Grande Arquiteto do Universo o criou. Nós não podemos ver através 
dos olhos d’Aquele que projetou e formou este Universo enquanto estamos olhando para fora por 
meio dos olhos humanos, mas olhando para este mundo sem julgamento, é como se estivéssemos 
tentando ver o que Deus criou, como Deus o vê, em outras palavras, entrar na Consciência de Deus.  

A única maneira de podermos fazer isso é reter o julgamento e ficarmos quietos, não vendo o bem 
nem o mal, sendo um observador e deixando que o Pai possa nos apresentar a gravura. Nós apenas 
testemunhamos; nós apenas observamos – mas não com a ideia de curar alguém, não com a ideia de 
melhorar ou enriquecer alguém – apenas com a ideia de contemplar o cenário como Deus o fez e 
como Deus o vê. 

 



Rejeitar o julgamento do bem ou do mal 

A única maneira pela qual a mente de Deus pode ser expressada conscientemente através de nós é 
quando estamos retendo o julgamento humano quanto ao bem ou mal e nos deixando ser espectadores, 
e então o Espírito de Deus que vive dentro e através de nós, estará mudando a imagem daquilo que 
parece ser e nos revela o que sempre esteve lá, embora o sentido finito humano não o pudesse 
discernir. 
Flores, lindas e coloridas como elas são, na verdade não têm cor. Nós não estamos vendo as flores 
como elas são, porque a cor não existe. Existem ondas de luz e, quando atingem nossos olhos, 
interpretamos a velocidade de sua vibração como cor. Uma certa vibração é interpretada como 
vermelha, outra como roxo e outra como azul. É cor apenas quando toca a nossa visão, e se a nossa 
visão não é precisa, podemos ver uma cor como vermelho, enquanto outra pessoa pode vê-la como 
uma cor diferente. 
 
É o mesmo com o som. Se, em uma floresta, a maior árvore fosse cair, nunca haveria um som ouvido 
naquela floresta porque nenhum som estava acontecendo lá. Há ondas sonoras invisíveis instaladas 
pela árvore em queda, mas o silêncio é absoluto e completo até tocar um tímpano. Aquelas ondas 
sonoras devem tocar um tímpano antes que possa haver qualquer som, e se tocarem um tímpano 
debilitado, ainda não haverá som, não importa quão alto o som possa parecer para você. 
 
Estamos sempre julgando pela noção de nossos sentidos humanos finitos e limitados. Nós não 
estamos vendo este mundo como é; nós estamos vendo este mundo como nossa mente interpreta isto.  
 
Em algumas partes do mundo, as pessoas andam nuas e, nesse tipo de civilização, ninguém pensa que 
há algo de errado nisso. O fato é que estar vestido ou despido é um conceito de vida que evoluiu, não 
a própria vida. O Pai disse: “Quem te disse que estavas nu?” 
 

Conforme vivemos a vida de contemplação, portanto, nos encontramos gradualmente retirando o 
julgamento das aparências, e quando vemos, ou quando somos informados sobre as aparências 
errôneas, não reagimos a elas, e elas não se registram em nossa consciência, e no que diz respeito a 
elas, nossa mente está em branco. Não temos o desejo de alterar, modificar ou melhorar a aparência 
apresentada a nós. Somos apenas observadores esperando que Deus nos revele como é. 

“Desperta ó tu que dormes” 
“Eu ficarei satisfeito, quando despertar, com a Tua semelhança.” 

Uma pessoa espiritualmente desperta está completamente satisfeita com as pessoas deste mundo 
porque ela as conhece como elas realmente são, e mesmo assim ela vê as discórdias e problemas que 
elas estão experimentando, mas ela também sabe que isso não faz parte do seu ser real, mas apenas 
uma parte desse sentido educado e cordial que está tentando preservar uma vida já imortal, ou tentar 
obter mais suprimentos para quem é, e sempre foi, herdeiro comum com Cristo em Deus. Portanto, 
ela olha com compaixão para aqueles as quais conhece ignorando sua verdadeira identidade ou 
aqueles que não entendem a natureza do mundo de Deus. 
 
Suponha que você chegue à conclusão de que “Eu e meu Pai somos um”, que a vida de Deus é sua 
vida individual e, portanto, sua vida é indestrutível, e que nem a vida, nem a morte pode separá-lo de 
Deus, que é Vida Eterna e Imortal. Agora você começa a perder o medo da morte; você começa a 
perder o medo do ladrão com uma arma na mão porque sabe que não tem vida a perder. Você não 
tem mais medo por sua vida. Sua vida é agora reconhecida como Deus – indestrutível, imortal e 
eterna. 

− Morte? 
− Até a morte não pode separar você de Deus. 

“Desperta ó tu que dormes” e aprende que Deus é a tua vida. Nem a vida nem a morte podem tirar 
sua vida de você. A vida continua se você vive no Oriente ou no Ocidente; continua se você mora 
nesta casa ou naquela casa; continua se você é jovem ou velho, ou mesmo se você foi para o reino do 
além. A vida é uma experiência contínua porque a vida é Deus e Deus é vida. 



A Vida Contemplativa Traz uma Consciência da Vida como Indestrutível 

Através da vida contemplativa, você chega a um estado totalmente novo de consciência no qual, 
embora você ainda está ciente de que existam males no mundo, porém você sabe que não deve mais 
sentenciá-los nem condená-los, e eles não deve confundi-lo mais. Agora você tem compaixão porque 
entende por que eles estão acontecendo. Além disso, você sabe que eles devem continuar ocorrendo 
na experiência de cada pessoa na face da Terra até que essa pessoa desperte. 
Quando um indivíduo é despertado para o fato de que a vida é indestrutível, imortal e eterna, ele não 
pode temer a morte; e uma vez que ele não mais teme a morte, ele não pode conhecer a morte. 
Ninguém pode experimentar algo que não seja parte de sua consciência e, quando a morte não faz 
mais parte de sua consciência, ele não pode morrer. − Deixar esse plano? − Sim! Sim! 

Isso é como um buquê de flores. Em poucos dias a forma das flores perecerá, mas não a sua vida. A 
vida continuará e se manifestará em outras formas do mesmo tipo de flores, e será a mesma vida. Não 
será uma vida diferente. A vida que está em um buquê de rosas hoje ou a Vida que estava em rosas 
há dez mil anos atrás é a mesma Vida. 

Sua vida e sua identidade e sua consciência ainda estarão aqui daqui a dez mil anos, mas de uma 
forma diferente. Você não vai embora; somente seu formulário será alterado. Que isso é verdade é 
evidenciado pelo fato de que quando você veio a este mundo, você pesava seis, sete, oito, nove ou 
dez quilos, mas essa forma tem mudado desde então. Até mesmo a forma dos órgãos do corpo mudou. 
Órgãos não desenvolvidos quando nascidos, se desenvolveram e se amadureceram, e alguns deles em 
certa idade param de funcionar, mas continuamos do mesmo jeito não é mesmo!? Não há mudança 
em nós. Somos a mesma pessoa, a mesma vida, a mesma consciência, apesar das mudanças que 
ocorrem em nossos corpos. O corpo da criança não é o corpo do adulto, e o corpo do idoso não é o 
mesmo do corpo do adulto; mas o indivíduo é o mesmo, a Vida é a mesma, a Alma é a mesma, a 
Consciência é a mesma. Apenas a forma exterior muda. Assim será que, a menos que Eu seja levado 
desta vida, estarei aqui daqui a mil anos, mesmo que a forma possa ser diferente. Na verdade, o sexo 
pode ser diferente, e a razão é que Eu – e isso se aplica a cada um de nós – não tenho sexo. Uma vez 
que você se torne consciente do “Eu” que você é, você o achará completamente independente do 
corpo e completamente independente do sexo, manifestando-se como um ou outro sexo, mesmo que 
ainda seja “Eu”. Isso é porque “Eu” sou é espiritual; “Eu” sou um com Deus; “Eu” sou da natureza 
de Deus. Portanto, “Eu” não tenho forma finita, mas posso manifestar-me como, em ou através da 
forma finita. Quando você perceber isso, o agulhão da morte o deixará porque você saberá então que 
você é “Eu”, e “Eu” sempre serei seu estado de consciência, exceto que você elevará 
progressivamente até que não haja mais nada finito. 
 
Que “Eu” seja o segredo da vida transcendental. Com a realização, “sou Eu; não tenha medo”, e que 
“Eu” seja Deus, todo o medo vai, todo julgamento, toda condenação, e então, mesmo quando você 
olha para o mundo e testemunha as discórdias que mantêm a humanidade na escravidão, o sentimento 
está lá: “Apenas pense, se as pessoas deste mundo pudessem despertar para sua verdadeira 
identidade!” e isso é tudo que existe em direção à isso. 

Eles não são maus; eles não são ruins. Eles estão apenas cumprindo a lei da autopreservação, e por 
isso não nos mantemos em juízo sobre eles porque fizemos a mesma coisa antes. “Isto sou Eu; Não 
tenha medo” 

Quando lançamos uma bomba em outra pessoa – uma bomba atômica ou uma bomba de ódio ou 
fofoca – ou se matamos em autodefesa, estamos fazendo exatamente o que o mundo está fazendo; 
estamos operando do ponto de vista da lei da autopreservação, e o eu que estamos tentando preservar 
é um senso de eu finito (ego-personalidade) que não tem contato com Deus. É por isso que estamos 
tentando salvá-lo. Se entendêssemos nossa verdadeira identidade como um com Deus, não teríamos 
que tentar salvá-lo. Deus pode governar e cuidar de seu próprio universo. 
 
Em face do perigo, nossa atitude é não julgar e perceber: “Tudo o que é real é mantido por Deus e 
sustentado por Deus. Tudo que é real é de Deus e é permanente e eterno. Não preciso levantar 
um dedo sequer para salvá-lo, preservá-lo ou fazer algo a respeito. Eu apenas tenho que 
contemplar a Deus em ação”. Devemos nos posicionar, não no julgamento, mas completamente 
sem julgamento, na percepção de que este é o Universo de Deus. “Isto sou Eu; não tenha medo. … 



Meu reino não é deste mundo.” Meu reino está intacto. Tudo o que Deus uniu, nenhum homem pode 
separar. A vida do meu Pai e a minha vida são uma só; portanto, minha vida não pode ser separada 
pelo pecado, pela doença, pela falta, pela morte, pela guerra ou por qualquer outro meio. Nada pode 
separar minha vida, porque minha vida está unida à vida de Deus; é um com Deus. Deus mantém 
minha vida eternamente, imortalmente, e nem a vida nem a morte podem separar a vida de si mesma 
ou mudar esse relacionamento. 

Em face do perigo de qualquer natureza, permanecemos sem julgamento e testemunhamos a Deus. 
Então, depois, quando a harmonia for restaurada e a proteção e a segurança forem percebidas, 
podemos repetir com o Mestre: “eu por mim mesmo não fiz nada. O Pai dentro de mim fez o 
trabalho”. 
 

Agora, é claro, havia uma coisa que fazíamos que era muito importante e muito difícil, e que era 
chegar ao lugar de ser um observador. A disciplina do caminho espiritual consiste na capacidade de 
disciplinar a si mesmo de modo a não ver uma imagem que precisa ser mudada, alterada, melhorada 
ou removida, e a visão de olhar para as imagens que este mundo apresenta com essa convicção “Isto 
sou Eu; não tenha medo”, e então fique parado e testemunhe enquanto Deus faz a transformação da 
cena visível. “Isto sou Eu; não tenha medo. Meu reino não é deste mundo. Deixa o homem de fora, 
cujo sopro está nas suas narinas; pelo o que ele deve ser levado em consideração?” 

Estas são as três passagens das Escrituras que têm sido a base do meu trabalho de cura desde o início 
da década de 1930. Antes disso, eu estava fazendo o trabalho de cura, mas sem saber o porquê ou 
como, ou qual era o Princípio. Você poderia dizer que era apenas um presente de Deus. Mas no início 
dos anos 1930, recebi a revelação dessas três declarações. 

“Deixai de fora o homem cuja respiração está em suas narinas: pelo o que ele deve ser levado em 
conta?” 

Não tente mudar o homem, melhorá-lo ou curá-lo, e certamente não o julgue ou condene. Não leve 
em conta ele. Em outras palavras, Fique calmo! Então me veio “Meu reino não é deste mundo”. 
Portanto, não julgue pela aparência deste mundo, porque em Meu reino, É a harmonia. Meu reino é 
um reino espiritual, e o Céu é estabelecido assim na Terra como nos Céus. Novamente, você 
interrompe todas as tentativas de mudar, melhorar, curar ou reformar. O segredo do sucesso que tive 
em meu trabalho nas prisões é ir para a prisão sem qualquer desejo de reformar ninguém, não me 
cegando para o fato de que humanamente esses homens e mulheres não estavam vivendo de acordo 
com um padrão espiritual, mas percebendo que o que quer que tenham feito, foi feito por causa da 
urgência da lei da autopreservação, por causa da ignorância de sua verdadeira identidade. Portanto, 
não havia mais condenação para eles do que um professor tem para um aluno que vem aprender. Ele 
sabe de antemão que seu aluno não sabe o que ele vai aprender com o professor, mas ele não condena 
o aluno por isso. Ele reconhece que o aluno é ignorante, e ele vai mudar essa ignorância, transmitindo 
conhecimento. Assim, quando entrei em prisões, não condenei nem julguei apenas percebi: 
“Aqui estão as pessoas que ignoram o fato de que Deus é sua vida e que não precisam sustentá-la. 
Deus é o suprimento deles, e eles não precisam obter suprimento. Eles são coerdeiros com Cristo 
em Deus.” 

Assim, meu trabalho tem sido esclarecê-los quanto à sua verdadeira identidade, porque uma vez que 
eles saibam isso, toda a sua natureza será mudada. Como seres humanos, não há um de nós sem 
pecado, seja no ato de incumbência ou no ato de desejar. Somos transformados de um único modo: 
Entrando na consciência de nossa verdadeira identidade, e então aprendendo a ficar quietos e sabendo 
que “Eu sou Deus”, e que, porque Eu sou Deus, Eu governa seu próprio universo; Mantém isto, 
Sustenta isto. De fato, Eu sou o pão e a carne, e o vinho e a água para Sua criação; e, portanto, cada 
um de nós tem o Eu, cada um de nós tem no meio de si mesmo, mais perto que uma respiração, aquilo 
que o Mestre diz ser a missão do Pai interior, aquilo que cura, salva, redime, ressuscita e alimenta. 
Que o Eu, que cada um de nós tem, é o Cristo. 
 
Na consciência do Eu, nos tornamos observadores do Cristo em ação, e como observadores do Cristo 
em ação, somos capazes de perfurar o véu da ilusão, e então, em vez de ver o cenário ilusório que a 
mente humana desenhou, começamos a ver a Realidade. 



 

Capítulos Extras 
Uma Lição para Sam (Filho de Joel Goldsmith) – Fevereiro 1959 

Esta lição é importante porque não é apenas uma lição para um dia. Se você for fiel em colocar esta 
lição em prática, será suficiente para o resto de sua vida, mesmo que você nunca receba outra de mim. 
 
Estive pensando em sua ida para a escola e de como você poderá viver O Caminho Infinito quando 
estiver longe de nossa influência pessoal, de sua mãe e a minha, e quando você não puder ler mais os 
meus livros. Porquanto eu espero que você faça algumas leituras a cada dia, nem que seja apenas uma 
página em um dos meus escritos, eu gostaria que você aprendesse essa lição, a qual eu estou prestes 
a dar, tão bem que, se você estivesse sozinho em uma ilha deserta ou em um barco de borracha no 
meio do oceano e não tiver ninguém ao seu redor e nenhum livro com você, você ainda poderia 
sobreviver e demonstrar sua segurança, proteção, paz, comida, roupas, moradia e tudo necessário 
para o seu desenvolvimento. 
 
Quero lhe contar o segredo que me trouxe felicidade, alegria, sucesso, prosperidade e a capacidade 
de ajudar meus semelhantes e as crianças em todo o mundo. Eu quero que você conheça esse segredo 
para que você possa ir e fazer o mesmo. 
 
Sempre que você se deparar com algum problema, seja ele de saúde, de questões relacionadas à escola 
ou um de seus relacionamentos com outros meninos na escola ou com seus professores, aqui está o 
primeiro passo: encontre um lugar calmo e fique à vontade; feche seus olhos; coloque seus pés no 
chão; e agora lembre-se de que: Deus está mais perto de você do que de respirar, mais perto do 
que de mãos e pés. Bem ali, onde você está de pé ou sentado ou brincando, Deus É. Você só 
precisa fechar os olhos, ficar quieto por um momento e Deus resolverá seu problema. 
 
Pode soar estranho para você que você não tem que dizer a Deus, qual é o seu problema ou que você 
não precisa pedir a Deus nenhum favor, e que você nem precisa fazer nenhuma declaração ou 
afirmação: É preciso somente fechar os olhos, ficar quieto por um momento e perceber que Deus está 
tão perto de você quanto dentro de seu próprio peito. Então seja paciente por alguns minutos, e o 
próprio Espírito assumirá. Se você precisar de ajuda com suas lições, essa instrução surgirá muito 
rapidamente, assim como você viu aqui em nosso trabalho em conjunto que, quando você está preso 
a um problema matemático, em vez de trabalharmos com você, nós meditamos. E então, quando você 
voltou ao livro, encontrou a resposta tão claramente declarada como se tivesse sido escrita 
especialmente para você. 
 
Assim é, se você tem um problema em seus estudos ou se há algum assunto que você não está 
apropriadamente compreendendo, pare o que você está fazendo por um momento, feche os olhos e 
perceba que Deus está bem aqui, mais perto de você do que sua respiração. Espere por apenas um 
minuto ou dois, e você descobrirá que Deus, que é a inteligência divina do seu ser, sabe que você 
estão chegando a Ele, e para o que você está vindo a Ele. Lembre-se sempre de que é um prazer para 
Deus dar a resposta. Na verdade, é muito parecido com uma estação de rádio: Deus está sempre 
falando com você; Deus está sempre revelando a resposta para todos os problemas, seja em relação 
às suas lições, à sua saúde ou às suas relações humanas; mas você não pode receber orientação, 
direção, proteção ou apoio de Deus, a menos que esteja sintonizado para aceitá-lo. 
 
É como se você sentasse aqui nesta sala e recebesse instruções de sabedoria espiritual de mim. Mas 
suponha que você tivesse com seus ouvidos fechados e não estivesse ouvindo, ou suponha que 
estivesse do lado de fora ou ainda supondo que você estivesse no centro da cidade, como você poderia 
receber aquilo que Eu de bom grado lhe oferecia? 
 
A resposta é: você não conseguiria receber. 
 
Agora, como um pai humano, eu de bom grado lhe daria todo segredo espiritual que tenho, tão 
prontamente quanto eu daria a você cada centavo que tenho, se isso fosse uma bênção para você. Mas 



você não percebe que eu não posso lhe dar nenhuma dessas coisas a menos que você seja aberto e 
receptivo a elas, a menos que você esteja devolvendo sua atenção, sua gratidão, seu amor e sua 
obediência? 
 
É assim com Deus. Você deve dar a Deus obediência, atenção, amor. Não amando um Deus a quem 
você não pode ver, mas amando os meninos e meninas da escola, seus professores e com quem você 
entra em contato. Lembre-se sempre, ao sair desta casa, de que você deve expressar o mesmo respeito 
para com os meninos e meninas que você conhece com o respeito mútuo que você testemunhou ter 
ocorrido aqui nesta casa. Você conhece o amor e o respeito que existe entre sua mãe e eu e entre você 
e eu; e você sabe disso, quando sua mãe e eu saímos pelo o mundo afora, damos esse mesmo amor e 
esse mesmo respeito a todos que conhecemos. Esse é o exemplo que você deve seguir e realizar na 
prática. E por que? Para que você possa receber a Graça de Deus, porque mesmo que Deus esteja 
presente com você, você não pode receber a Graça de Deus a menos que o amor, a alegria e o respeito 
preencham sua mente e sua Alma. 
 
Cada um de nós é responsável por si mesmo. Não há Deus sentado em um céu, olhando para você e 
julgando suas ações; mas existe um centro de Deus dentro de você que sabe tudo que você faz e que 
traz de volta para você aquilo que você envia. Portanto, o amor e o respeito que você envia são o 
amor e o respeito que você recebe de volta, e não apenas isso, mas eles são acelerados. 
 
Agora … mesmo que você tenha saído para o mundo e amado seu próximo como a si mesmo e sido 
humanamente bom em todos os sentidos, isso não seria suficiente, pois isso está apenas o 
cumprimento dos Dez Mandamentos, e o que você está sendo ensinado agora é “como” cumprir o 
Sermão da Montanha. 
 
O Caminho Infinito é realmente uma revelação que diz que: Você não tem que falar com Deus, mas 
que você deve ter períodos do dia ou da noite quando você “ouve à Deus”; e mesmo que você não 
ouça uma voz, lembre-se de que apenas abrindo seu ouvido a Deus e ficando em silêncio por um 
minuto ou dois, você permitiu que Deus se fundisse naquele vácuo que você criou. 
 
Funciona assim: feche os olhos; coloque seus pés no chão; escute lá dentro de você mesmo; e então 
lembre-se de que: este dia que está à sua frente é agora governado por Deus, protegido por Deus, 
mantido por Deus e sustentado por Deus porque você conscientemente abriu sua consciência 
para a presença e o governo de Deus. Lembre-se de que, se você não fizer isso todas as manhãs, 
você sairá para o mundo como um ser humano, sujeito a todas as provações e tribulações do mundo 
humano, e sem orientação Divina. 
 
Na verdade, na sua idade e com o ensinamento que você teve aqui em sua casa, você deve estar 
preparado para ter quatro períodos por dia – no início da manhã, ao meio-dia, na hora do jantar e 
antes de se deitar – para tomar dois minutos de cada vez apenas para sentar e entrar e dizer: “Aqui 
estou, Pai: Fala, Senhor, teu servo ouve. Eu sou obediente a Tua vontade.” E então permaneça quieto 
por um minuto. Posso lhe prometer que, se você fizer isso, sua vida na escola será um sucesso e, mais 
do que isso, você estará lançando as bases para uma vida completamente governada por Deus. 
 
O que o mundo nem sempre entende é que não é muito importante se você passa por rituais da igreja 
ou formas de cerimônia da igreja. Uma igreja pode ser útil se você for com a mente aberta: pode ser 
uma oportunidade para você ficar quieto e ouvir a pequena voz calma. Portanto, eu digo a você que 
se os meninos da sua escola forem a um culto na igreja, eu certamente sugeriria que você também 
fosse ao culto – e lembre-se, isto é apenas uma sugestão, pois sua vida é livre para você fazer ou para 
interromper isto – e se eles passam por um ritual, você passa por isso; se eles passam por formas de 
adoração, você passa por eles. Porque todos vocês estão unidos neste serviço em nome de Deus, 
podem fazer muito bem a você; mas o verdadeiro bem vem porque você está ali para reconhecer a 
Graça e a Glória de Deus. 
 
O mais importante que eu quero que você perceba, Sam, é que: em qualquer instância e em todos os 
casos, a qualquer momento do dia ou da noite, Deus está imediatamente disponível para você, 
simplesmente fechando os olhos e ouvindo interiormente. Eu estou tentando enfatizar que não são as 
declarações que você faz, não é ficar falando com Deus, não é ficar pedindo a Deus. Nada disso é 



necessário porque o segredo que aprendi é que Deus é inteligência infinita e Ele já conhece nossas 
necessidades, mesmo antes de nós pedirmos. O modo como Deus atende às nossas necessidades é 
através de nossa escuta interior – não através de nossas conversas, não através de nossas palavras ou 
pensamentos, porque o Mestre disse: 
 
“Não se preocupem com a sua vida, o que comereis; nem para o corpo, o que vestireis. . .. Seu Pai 
sabe que você precisa dessas coisas. . .. Pois é um prazer para o seu Pai dar a você o reino”. 
 
Você captou isso? 
 
É Seu bom prazer dar-lhe o reino, e Deus nem mesmo te mantém em punição por seus pecados. 
Mesmo que você cometa um erro, mesmo que cometa um pecado, se você estiver verdadeiramente 
arrependido no sentido de perceber que pecou e que não estava certo, nesse instante você está 
perdoado. Você não carrega nada em torno da penalidade mais do que você carrega em torno da 
obstinação de acreditar que você está certo, quando você sabe em seu coração e Alma que você está 
errado. 
 
Você entende isso? 
 
Você não pode retornar e fazer o mal e não reconhecê-lo para si mesmo e esperar que você possa 
receber a Graça de Deus. 
 
Você recebe a graça de Deus toda vez que você reconhece em si mesmo: “Eu sei que fiz errado”, ou 
talvez, “eu não sei o que fiz de errado, mas se eu tiver feito, Deus, limpe-o, porque não foi intencional. 
Eu nunca quis fazer o mal, mas sempre quero fazer aos outros o que eu gostaria que outros fizessem 
comigo”. Dessa maneira, você se purifica. Fui curado de doenças meramente pedindo perdão a Deus 
pelos meus pecados; e, claro, meus pecados não são maiores porque você sabe que esse não é o nosso 
modo de vida. Mas seja o que for – quando somos culpados de manter as pessoas em crítica ou 
condenação, ou quando não estamos amando o suficiente ou perdoando o suficiente – estamos 
pecando contra o Espírito Santo. Então é uma coisa saudável de vez em quando ir a Deus e dizer: 
“Eu percebo que humanamente não fui perfeito; Portanto, perdoe meus pecados, perdoe 
minhas ofensas e vamos começar tudo de novo.”  
 
Dessa forma, Sam, você aprenderá a maior lição que já aprendi, e é que o lugar em que eu me encontro 
é solo sagrado. Deus está aqui onde estou, e Deus está disponível no mesmo minuto em que eu paro 
de falar e paro de pensar e me volto com humildade, reconhecendo a Graça de Deus, o Poder de Deus, 
o Espírito de Deus dentro de mim e então relaxo por um minuto ou dois, deixo aquele Espírito 
assumir. Isso realmente é tudo que existe com relação a todo ensino do Caminho Infinito. 
 
Todos os escritos de O Caminho Infinito são apenas para o propósito de levar as pessoas a essa 
revelação da onipresença e disponibilidade de Deus, sem pensar, sem palavras, sem nada, exceto a 
humildade de sentar, ficar de pé ou deitar com os olhos fechados e reconhecer: “eu do meu próprio 
eu, não posso fazer nada. ‘O Pai . . .O Eu, Ele faz as obras. . .. Fala, Senhor; pois teu servo ouve, 
‘” e então espere apenas um minuto ou dois minutos antes de levantar e continuar sua tarefa. Se você 
aprender a praticar isso quatro vezes ao dia, como sugiro, não demorará muito para você perceber 
que está fazendo isso mais do que quatro vezes por dia. 
 
E agora, apenas mais uma coisa. Nunca se esqueça de que uma das maiores afirmações da Bíblia é: 
“Reconhece-O em todos os teus caminhos, e Ele endireitará as tuas veredas.” Isto significa que, 
quando despertares de manhã, o teu primeiro pensamento tem que ser: “Obrigado Pai, por este dia 
glorioso que está diante de mim.” Quando você come, você para aquele piscar de olhos, como você 
sabe que fazemos aqui em casa, e mesmo se tudo que você diz para si mesmo é “Bom apetite”. Ou 
seja o que for que você queira dizer com seus lábios, você quer dizer com sua Alma: “Obrigado, 
Deus, por estabelecer esta mesa.” Certo? 
 
Assim, quando você sai para brincar, pisca os olhos e percebe: “Obrigado, Pai, pela Sua Presença”. 
Quando você vai nadar, quando você pratica esportes, quando faz sua lição de casa, reconheça a 
Presença de Deus lá; e então você não terá que confiar em sua própria habilidade porque, se fizer 



isso, eu posso lhe dizer antecipadamente que você não será igual a ele. Eu sei porque, sozinho, não 
sou igual ao meu trabalho. Se não fosse pela Graça de Deus a cada passo que dou, este trabalho que 
você testemunha aqui não poderia ser feito. 
 
Bem, Sam, eu não sei se alguém poderia adicionar algo a isso, mas se tiver, eu tenho certeza que isso 
será feito algum dia. Eu vou ter isso digitado para você para que você possa lê-lo de vez em quando 
como um lembrete. Este é o segredo da vida e, com isso que estou lhe dando agora, você pode esculpir 
para si uma grande vida de serviço aos outros, ser uma bênção para si mesmo e uma alegria para seus 
pais, e essa coisa toda para a Glória de Deus. 
 
Lembre-se sempre, Deus fez você e, portanto, qualquer coisa boa que você faz é para a Glória de 
Deus. Seus pais trouxeram você para esta expressão e são seus guardiões humanos, apoiando, 
fornecendo e protegendo você; e no plano humano, cada coisa boa que você faz se torna uma glória 
para seus pais, algo em que eles podem se orgulhar. E assim, você tem o seu Pai espiritual, em quem 
você deve se gloriar e a quem você deve dar glória, e você tem seus pais humanos, a quem você deve 
dar a oportunidade de se gloriar em suas realizações. 
 
Alcançando a Consciência Transcendental do Livro: Vivendo Agora 

 
Existem certas religiões e certos religiosos que se autodenominam fundamentalistas. Eles acreditam 
que a Bíblia é a verdade literal, que cada palavra nela é uma verdade literal, talvez porque por tantos 
séculos as pessoas foram ensinadas que toda ou a maior parte da Bíblia é a Palavra de Deus. Portanto, 
mesmo as pessoas mais iluminadas são frequentemente condicionadas em seu estudo da Bíblia e, 
portanto, perdem o caminho. Tenho testemunhado que isso também é verdade para os estudantes do 
Caminho Infinito, mas em um grau menor. 
 
Compreender a Bíblia é como compreender O Caminho Infinito. Você não pode ler a mensagem do 
Caminho Infinito com sua mente porque ela não foi escrita por uma mente ou pela a mente. Toda 
essa mensagem é uma mensagem transcendental que veio por meio da CONSCIÊNCIA 
TRANSCENDENTAL. Para ser compreendida, deve ser compreendida por meio da consciência 
transcendental – e isso também é verdade sobre a Bíblia. Os livros da Bíblia não foram criados por 
seres humanos comuns; esses indivíduos tinham acesso à consciência de quarta dimensão ou 
consciência de Cristo no Cristianismo, ou à mente de Buda no Budismo. Ambos se referem à mesma 
coisa – a consciência transcendental ou consciência iluminada. Portanto, as palavras nunca significam 
o que parecem significar e se você as interpretar literalmente, perderá o Caminho. 
 
É por esta razão que você recebeu certos princípios espirituais no Caminho Infinito que, se você os 
levar em sua mente comum e trabalhar com eles, desenvolverá a consciência transcendental até que 
um dia você possa dizer: “Considerando que eu era cego, agora eu vejo.” Em outras palavras, você 
perceberá que não está fazendo nada. Ela está fazendo isso. 
 
Por causa da maneira como a Bíblia foi escrita, costuma-se dizer que a Escritura está velada ou que 
aqueles que a escreveram esconderam o significado. Não havia tanto a intenção de esconder A 
VERDADE, mas isto é um fato: a consciência transcendental veio de uma forma diferente daquela 
que a mente humana poderia apreender. Portanto, a Bíblia não é velada quando você a lê através de 
sua consciência superior, mas primeiro você deve atingir essa consciência superior. Nos escritos de 
todos os místicos, é verdade que para o sentido humano as mensagens são veladas – mas não foram 
veladas pelos reveladores originais. Eles estavam velados quando passaram na forma transcendental, 
porque a linguagem da época deve ser usada e isso constitui o véu. Lembre-se disso: como um místico 
precisa revelar sua mensagem na linguagem da época, isso constitui o véu. 
 
Hoje vamos pegar a Carta mensal de setembro de 1963 e tentar desvendar algumas passagens da 
Bíblia. Muitas vezes me pediram para fazer disso um livro e recusei. A menos que seja feito como eu 
farei de uma maneira pequena hoje, os alunos estão privados de alcançá-lo por si mesmos. Ao dar 
aos alunos algo com que conviver mentalmente, torna-se apenas uma fórmula. Hoje vou mostrar a 
você o que você deve fazer com cada passagem da Escritura no Caminho Infinito e, se possível, 



receber luz sobre aquelas passagens que não estão nesta mensagem – aquelas nas quais ainda não 
recebi minha própria luz. 
 
Na Carta de setembro, repeti um trabalho dado há muitos anos em Portland, Oregon, um trabalho que 
rendeu grandes frutos para um grupo de homens e mulheres de negócios. Esse grupo se reunia todos 
os dias ao meio-dia durante 6 dias, e a cada dia recebia uma passagem da Bíblia para trabalhar e 
aplicar pelas próximas 24 horas. Obtiveram-se resultados maravilhosos, de modo que repeti o 
exercício da Carta de setembro para que os alunos possam trabalhar com as passagens e ver se 
acontece em sua experiência algo que não aconteceu até agora. Lembre-se disso – se você interpretar 
essas passagens literalmente, elas o levarão para o buraco. 
 
Crescendo dia a dia – Primeiro dia 

 “Confia no Senhor de todo o teu coração; e não te estribes no teu próprio entendimento. Reconhece-
O em todos os teus caminhos, e Ele endireitará os teus caminhos.” (Provérbios 3: 5,6) 
 
Acredite no que digo, você realmente vai cair no buraco se confiar no Senhor de todo o coração, 
porque é isso que o mundo está fazendo. À luz do que você sabe até agora, existe um Senhor separado 
e à parte de seu próprio ser? E no momento em que você leu: “Confie no Senhor”, você imediatamente 
disse: “Não há Senhor em quem confiar, exceto na Consciência Divina que Eu sou” !? Portanto, a 
passagem deveria realmente significar confiar na verdade de que: Deus constitui sua consciência e 
sua consciência está governando seu dia, seus negócios, sua casa. Você está se lembrando de que esta 
passagem também significa “Não te estribes no teu próprio entendimento”, mas volte-se para dentro 
e deixe a consciência Divina dentro de você revelar Suas harmonias e Sua graça? 
 
“Ele dirigirá os teus caminhos.” Existe um “Ele”? 
 
Não, sua consciência deve dirigir seus caminhos. Aquilo que você É, o Eu Sou está governando sua 
vida, aquela Divindade que é a sua realidade, aquele Filho de Deus que está mais perto do que respirar. 
 
Você não vê como a passagem da Bíblia foi velada enquanto você pensava que havia uma entidade 
em algum lugar que iria direcionar seus caminhos? O homem que trouxe esta passagem sabia que ele 
estava falando sobre o Eu interior, mas tudo que as pessoas sabiam era “Senhor”, ou Deus ou Jeová. 
Era assim que tinha que vir através da consciência e esse era o véu, porque não há “Senhor”. Existe 
apenas o Eu que Sou. No momento em que você reconhece que o Eu que Sou é Um com Deus e tem 
tudo o que o Pai tem – e confia no Ser de você como o onisciente, onipotente, onipotente, você está 
permanecendo nesta passagem de Provérbios, onde antes você confiava em um Deus que não existe. 
 
Crescendo dia a dia – Segundo dia 

“E Jesus respondeu-lhe, dizendo: Está escrito que o homem não viverá só de pão, mas de toda a 
palavra de Deus.” (Lucas 4: 4) 
 
“Por cada palavra de Deus.” Novamente, se você não pegar a palavra Deus e conceber em sua 
consciência através do entendimento de que estamos falando de sua consciência, você não pode dar 
o próximo passo para ouvir essa palavra. Por quê? 
 
Porque a Voz silenciosa e delicada não virá do Céus ou do Monte Sinai – ela virá de Deus. Onde está 
Deus? 
Dentro de você. 
 
Para entender espiritualmente esta passagem, você deve entender que o princípio da vida, a substância 
de sua vida, de sua paz e sua harmonia, é a Palavra, e a Palavra é algo que emana de sua consciência 
para sua percepção consciente. Você não vê como a verdade é velada quando você diz “cada palavra 
de Deus”, a menos que em seu verdadeiro discernimento espiritual você tenha trazido Deus para onde 
Deus está mais perto do que respirar? 
 
 



Você deve dar um passo adiante e perceber que a palavra de Deus vem a você em seus pecados, em 
suas doenças ou em suas mortes. Nada pode separar você da palavra de Deus, porque nada do que 
Deus uniu pode ser separado. Deus é onipresença, esteja você arrumando a cama no céu ou no 
inferno. Portanto, ler esta passagem corretamente significa realmente viver em um estado contínuo 
de receptividade, esteja você doente ou bem, rico ou pobre. 
 
Viva em receptividade para que a Voz silenciosa e delicada possa se comunicar. 
Quando você entende essa passagem e pode dizer “Escondi o maná”, você está em Casa. Você fez 
sua demonstração porque através deste maná escondido você tem acesso à palavra e este é todo o 
maná que existe. Aparece externamente como as coisas adicionadas, mas os Céus nos proíbe que 
você olhe para Ele para as coisas adicionadas. Você deve olhar para Ele apenas para ter o contato 
com Ele. 
 
Crescendo dia a dia – Terceiro dia 

“Tu conservarás em paz aquele cuja mente está firme em ti.” (Isaías 26: 3) 
 
Isaías sabia que essa declaração, da maneira como foi feita, não era verdade. Ele sabia que tinha um 
significado oculto. “Tu o manterás.” Quem é “tu” – Deus ou Cristo? 
 
Não, você é você – e então você olha aqui embaixo em algum lugar na área do seu peito e diz: “Oh! 
Tu és consciência, Minha consciência, a Consciência Divina que Deus me concedeu no início. Que 
tu me manterás em perfeita paz se eu mantiver minha mente firme nesta verdade, a onipresença, 
onisciência e onipotência deste tu dentro de mim, esta Consciência Divina.” 
 
Se você deixar conscientemente essa consciência Divina viver dentro de você e, então, ser receptivo 
à Palavra, você será governado por Deus. 
Se você mantiver sua mente na onipresença da Consciência Divina, a função dela é falar a você como 
a Palavra. 
 
E, se você mantém sua mente sintonizada para ouvir a Palavra, se você está confiando na função de 
sua consciência e está confiando na consciência da Palavra que está para vir a você, então você está 
vivendo pela Graça. 
 
Crescendo dia a dia – Quarto dia 

“Deixo-vos a Paz, a Minha Paz vos dou; não como o mundo a dá, Eu vos dou. Não se turbe o seu 
coração, nem se atemorize.” (João 14:27) 
 
No mundo cristão, isso significa a paz que Jesus lhe dá, a paz que Jesus lhe deixa. Você tem que 
desvendar a verdade para que, ao ler esta passagem, diga: “Eu, Eu, o Eu de mim me dá paz – o Eu 
que Eu sou que é Deus – o Eu do meu próprio ser. Este é o Eu que ainda me dá paz se estou no céu, 
no inferno ou na morte, Eu e o Pai somos um e nem a vida nem a morte podem quebrar essa relação, 
porque Eu no meio de mim é o meu princípio criativo – Eu no meio de mim é meu Pai – Eu no meio 
de mim sou Deus.” 
 
Que nenhum estudante do Caminho Infinito diga “Eu sou Deus”, porque você estará virtualmente 
dizendo que seu pedaço de carne humana é Deus. 
 
Você não diz “Eu sou Deus”, você ouve a VOZ mansa e delicada dentro de você dizendo “Aquietais-
vos e saiba que Eu sou Deus”. 
Então você sabe que Eu sou Deus, e esse é o Eu que dá paz para você e deixa a paz com você. Não é 
a paz que o mundo dá. Não, a paz que o mundo dá geralmente termina em desgosto e se houver 
desgosto, algo está faltando. 
 
O que está faltando? 
 



É a paz que “Eu’ posso dar a você, uma alegria e uma paz que borbulha dentro de você. A graça de 
Deus é onipresença, então cuide de seus negócios, não planeje como deve acontecer, deixe A Verdade 
dar a forma. 
Você não vê por que o mundo caiu no buraco por acreditar que “Ele” era Jesus? 
Isso não faz sentido. Eu dentro de você sou Deus e dou-lhe paz, alegria e domínio, contanto que você 
olhe apenas para Mim – e então deixe que isso aconteça. Não tente influenciá-lo ou isso mostrará que 
você não captou a mensagem. 
Eleve-se e entre. 
Mova-se da ortodoxia e da metafísica. Eleve-se e entre no misticismo e confie na onipresença, 
onisciência, onipotência. 
 
Crescendo dia a dia – Quinto dia 

“Na quietude e na confiança estará a tua força.” (Isaías 30:15) 
Você sabe o que acontece aqui, pois agora você diz: “Eu não sei como ficar quieto ou como ser 
confiante, então o que eu faço? Não posso passar do quinto dia, então como posso demonstrar isso? 
 
O autor desta passagem é Isaías, então você deve se virar e dizer: “Isaías, sua consciência é uma das 
maiores da Bíblia e eu o classifico com Jesus e Buda. Então, Isaías, o que você quer dizer com 
quietude e confiança?” Não pense que não me voltei para dentro e falei assim com Deus ou com Jesus 
porque o fiz e, se quero saber do que Isaías está falando, devo fazer isso. Se Isaías me ouve, não 
importa, porque sei que Minha consciência está me ouvindo e me dará as respostas. 
O que se revelou para mim nesta passagem é um des-conhecimento. Em outras palavras, não tente 
aprender a entender a verdade e não lute e se esforce. Faça o que for preciso e esqueça a Verdade. 
Quando você pode esquecer a verdade, você tem uma boa dose de confiança e a quietude seguirá. 
 
Quando você sente que deve lutar pela quietude, está perpetuando a sua falta de quietude. 
Frequentemente, a melhor prece, tratamento ou meditação espiritual é esquecer tudo sobre a oração, 
tratamento ou a meditação e cuidar da sua vida. “Em silêncio e com confiança” realmente significa 
afastar-se de saber a verdade por um tempo e ficar quieto. 
 
Não é necessário manter sua mente cheia de verdade, porque você está de volta ao reino mental. Você 
não pode ficar quieto ou confiante, mas a Alma pode lhe dar tranquilidade e confiança se você relaxar 
do exercício mental de saber a verdade e deixar que sua Alma assuma o controle. 
 
Você vai descobrir isso: como você aprendeu a trabalhar duro e por muito tempo com os princípios 
do Caminho Infinito, você deve aprender a parar de fazer isso, às vezes por um ou dois dias, e dizer: 
“Não me deixe confiar em minha mente. Deixe-me relaxar em Deus.” Quando esses princípios estão 
incorporados em você, sua Alma começa a alimentá-lo, mas até que você realmente tenha aquele 
maná escondido, continue com todos esses princípios pelos quais estamos passando. Não faça disso 
um dia de oito horas; tire um tempo para trabalhar no jardim ou leia um bom livro, até mesmo um 
bom romance. Nunca acredite que o Caminho Infinito está tentando ensiná-lo a mentalizar. Isso é 
necessário apenas quando você está aprendendo a Verdade, quando está alimentando a consciência 
com a letra da Verdade. Não queremos que nenhum estudante viva por afirmações e negações, porque 
isso não é viver pela graça de Deus. Convide a Alma. Sua Alma lhe protege enquanto você medita, 
anda ou dorme. Relaxe – sem palavras e sem pensamentos. 
 
Durante os últimos meses, a mensagem do Caminho Infinito tem conduzido você ao lugar onde você 
vive sem palavras ou pensamentos. O fruto de se permanecer nesses princípios é um período de 
descanso – e este é o verdadeiro significado do Sábado que Moisés deu aos hebreus. 
O sábado que ele deu aos hebreus foi um período de descanso para sempre. Trabalhe por seis dias, 
sim, trabalhe para conhecer esses princípios. Mas então você chega a um lugar do Sábado, o que 
significa que pelo resto de seus dias você viverá pela graça de Deus, pelo Meu Espírito. 
Eventualmente, você chega a um lugar onde percebe: “Oh! Eu sou Deus, e a Palavra que isso me 
transmite é o pão, a carne, o vinho e a água. ” 
 
Você então está entrando no seu Sábado. Quando você alcançou tranquilidade e confiança, você 
entrou no Sábado. 



 
“A Quarta Dimensão” 

 
“Isto tudo é muito claro: existe um Espírito em nós, uma Chispa Divina que denominamos o Cristo, 
que nos eleva à Quarta Dimensão da vida – a um estado de Consciência em que não mais vivemos 
pelos esforços pessoais, pela sabedoria, pelo poder ou pela saúde pessoais – no qual somos investidos 
de um Poder que nos vem de dentro do Reino de nosso próprio ser. 
 
Novamente repito: há um nível que atingimos neste mundo, em que já não vivemos a própria 
vida, senão que o Infinito Invisível a vive por nós, precedendo-nos no Caminho e solucionando 
tudo. Ele nos acompanha como a Fonte e a atividade de nossa vida diária, revelando-Se como água, 
maná, alimento, proteção, segurança e saúde. E ainda que o templo de nosso corpo ou o nosso lar 
fossem destruídos e nossos negócios desfeitos, esse Infinito Invisível os reconstruiria rapidamente, 
“restituindo os anos que foram consumidos pelo gafanhoto”. 
 
Mesmo que defrontemos dificuldades, temores e discórdias – servirão para mostrar ao mundo que 
dentro de nós existe um poder que supera as vicissitudes e tentações: “Maior é Aquele que está em 
mim, do que o que está no mundo”. 
 
Pois bem, neste estado elevado de Consciência Crística, avançamos sem barreira material, sem 
impedimentos físicos, emocionais, mentais ou financeiros. Em tal estado de Consciência Divina, que 
é o Céu, as realidades do mundo de Deus se nos tornam tão reais quanto o plano sensorial, porque as 
limitações dos sentidos se desvaneceram. 
 
Aos poucos, vamos entendendo que esta Presença e Poder são atemporais, pois, independentemente 
de quando se revelem à nossa Consciência, em verdade sempre existiram dentro de nós, sem que o 
soubéssemos. Em outras palavras, embora este Infinito Invisível esteja conosco agora, só chegará a 
ser marcantemente real e poderoso em nossa experiência – como o foi para os profetas hebreus e aos 
cristãos iluminados de outras épocas – através do desenvolvimento da Verdade em nossa 
Consciência; através da conscientização da Verdade em nossa Consciência; através da atividade da 
Verdade em nossa Consciência. 
 
Agora dediquemos um momento à natureza ou função deste Poder que chamamos o Cristo. O Cristo 
é a atividade, a substância e a lei invisível de tudo quanto aparece como efeito. É por isso que não 
devemos deixar-nos hipnotizar pelas aparências. Com isso quero dizer que, se humanamente temos 
saúde ou riqueza, isso não significa havermos alcançado a imortalidade, a segurança. Mesmo que 
tenhamos um refúgio antiatômico na montanha, não pensemos haver encontrado segurança. Não 
ponhamos nossa fé ou dependência em nada, em nenhum efeito, em nenhuma pessoa. Doutra parte, 
não tenhamos temor ao pecado, à enfermidade ou à carência. Eles não têm poder nenhum. “Ainda 
que eu tenha de atravessar o vale das sombras da morte, não receio mal algum, porque Tu estás 
comigo”. 
 
Ao encarar as condições humanas do bem e do mal aparentes, lembremo-nos sempre de tomar 
consciência de que todo efeito espiritual, harmonioso, é produzido pela atividade do Cristo. A 
atividade do Cristo manterá e sustentará todos os acontecimentos e experiências felizes e 
harmoniosas. Ainda que estes sejam momentaneamente perturbados ou destruídos, não nos deixemos 
alarmar. Não nos preocupemos com os órgãos ou funções de nosso corpo, nem pela situação 
econômica ou política, posto que a atividade do Cristo é a lei de Ressurreição de tudo isso. 
 
O propósito de nosso Ministério Espiritual é o de nos elevar à Quarta Dimensão, onde não mais 
vivemos de efeitos, nem só de pão, ou vitaminas ou sais minerais; onde vivemos à mercê da atividade 
do Cristo, do Infinito Invisível. Nesta Quarta Dimensão da vida, que é Consciência Espiritual, todo 
efeito que surgir em nossa experiência, será na medida de nossa necessidade, para suprir-nos 
abundantemente. 
 
Recordemos, sem lugar a dúvidas, que o Cristo é o fundamento, a lei ou o desabrochar de nossa 
experiência. 



 
A Quarta Dimensão é esse estado de consciência em que toda a nossa confiança, fé, dependência e 
compreensão estão firmadas no Infinito Invisível, no Qual aprendemos a usufruir as conquistas do 
Espírito e as harmonias de viver diariamente na Graça. 
 
Ainda que não O contemplemos com nossos olhos, sem dúvida alguma, na câmara secreta, interna, 
de nosso ser, descobriremos espiritualmente, em nossa meditação, a atividade do Cristo em nossa 
vida!” 
 
Vivendo a sua experiência de vida em Meditação 

Caro estudante quando você for apresentar o Caminho Infinito a qualquer pessoa, o primeiro livro a 
recomendar a ela para começar é o livro: Praticando a Presença, e o segundo livro para começar é a 
Arte da Meditação e depois disso, é claro, ela poderá seguir qualquer ordem que se adapte ao seu 
próprio desenvolvimento. 
 
O principal ponto é que cada indivíduo viva sua vida praticando a presença de Deus e em meditação 
Agora ao se viver sem a prática da presença de Deus, sem o reconhecimento contínuo do amor, da 
graça, da vida de Deus é realmente viver uma vida como um morto-vivo, porque mesmo a vida é 
apenas morte quando se está separada de Deus. 
 
Assim como você descobrirá e como alguns de vocês já descobriram que, se você está vivendo 
conscientemente com Deus, você trouxe Deus para uma vida consciente com você, no sentido de que 
sua mente permaneça em Deus. Você descobrirá que toda uma nova dimensão de vida se abre para 
você, ela nunca mais será uma vida separada e à parte de Deus, nunca mais será o galho de uma 
árvore que está cortado e murcha. 
 
Quando você tem Deus conscientemente em sua consciência, você tem o Espírito de Deus habitando 
em você e, você é um filho de Deus quando tem a verdade do amor, da vida, da onipresença, da 
onipotência e da onisciência de Deus. Quando você tem aquela vivência em sua consciência 
continuamente, você está habitando em Deus continuamente e aqueles que vivem em Deus nenhum 
desses males do mundo chegará perto de sua morada. Mas você deve lembre-se de que sua 
consciência é o elo de ligação entre você e Deus. 
 
Então quando você se sentar para suas meditações em silêncio, você descobrirá que não leva muito 
tempo para ter uma resposta interna e essa resposta significa que é realmente um sinal que anuncia a 
presença de Deus. 
 
 
 
  



 
O que estou tentando salientar (através do Programa de Estudo) é a necessidade de compreender 
os princípios específicos que devem ser considerados em um tratamento e a importância de levar 
esses princípios a memória consciente em seu tratamento. Então, depois de ter sido muito cuidadoso 
ao dar o tratamento, tome a atitude: "Fala, Senhor; porque teu servo ouve." Espere por um, dois 
ou três minutos, ou quatro ou cinco, até sentir aquela liberação interior, ou clique. Mas aquela segunda 
metade do tratamento (Comunhão), a qual é a parte mais importante. Conforme o trabalho de cura 
está em pauta, não será eficaz se a primeira metade do tratamento não foi completamente 
preenchida. A verdade que, após dois ou três anos de prática concentrada, gradualmente a primeira 
metade do tratamento, que é a aplicação desses princípios específicos, torna-se mais curta, e a 
segunda metade do tratamento (Comunhão) torna-se a parte mais longa. 
Não acredite por um momento que você possa evitar os primeiros anos de aplicação específica de 
verdades específicas no tratamento, pois é isso que desenvolve a consciência. Através da letra 
correta da verdade, a consciência espiritual da verdade é alcançada. Naturalmente, percebo que tudo 
o que impede nossos alunos de realizarem fielmente esse trabalho é a inércia. A mente humana é 
preguiçosa. As pessoas estão sempre tentando encontrar atalhos - qualquer coisa que elimine a 
necessidade de trabalho duro. Eles preferem ir ao cinema, assistir televisão e  (internet), ao invés de 
ler um livro. 
Sentar, estudar e meditar durante várias horas por dia, e no decorrer de um dia ou de uma noite, fazer 
uma dúzia de tratamentos inteligentes e completos, cobrindo as mais diferentes situações de vida, 
não é um programa fácil; mas o modo espiritual de vida não é um modo de vida fácil, embora alegre. 
Eu realmente acredito que todos vocês que recebem estas Cartas são suficientemente sinceros em 
sua devoção a Deus e ao serviço para com a humanidade que você realmente quer desenvolver uma 
consciência de cura. Tenho certeza de que você tem a capacidade de fazer isso, mas quero deixar 
bem claro que não tenho como dar a vocês através de nenhum atalho. Significa trabalho árduo, exige 
diligência e perseverança. O importante é a quantidade de prática real que você dá a esse trabalho. 
A verdade que uma hora por dia acaba por desenvolver sua consciência e trazer a capacidade de 
curar, mas neste momento tive em mente este programa que deve ocupá-lo por duas, três e quatro 
horas por dia, pelo menos durante esse tempo para aqueles de vocês que conseguem dar bastante 
tempo para o desenvolvimento de sua consciência. 
Existem aqueles que, pela Graça de Deus, recebem iluminação espiritual e poder de cura sem passar 
por todos esses anos de preparação; mas não há muitos deles, e não adianta acreditar que você é 
um desses poucos, a menos que os frutos da sua vida já comprovam esse fato. Se você não é o 
instrumento de inúmeras curas e de boas curas, por que se enganar pensando que pode ter esse 
dom sem ter o trabalho árduo que o precede? 
(Joel Goldsmith) 

Os livros e gravações dos quais essas citações são extraídas estão atualmente sob proteção contra cópia. 
Este documento foi preparado para fins educacionais sob a cláusula de Uso Justo da Lei 9610/98 de Direitos 
Autorais do Brasil, exclusivamente para participantes do Site Caminho Infinito na Prática 
(http://eunocaminhoinfinito.com) Por favor, respeite os direitos autorais deste material. 



 


