
C A R T A S
D O  C A M I N H O  I N F I N I T O



2

Alcançando a
quietude interna

Joel – Cartas do Caminho Infinito
Novembro de 1959. 

Quando você chega àquele ponto em que cons-
cientemente lembra a si mesmo de mil ma-
neiras diferentes que: Tudo o que o Pai é, está 

fluindo em expressão como seu ser individual, um dia 
você chega ao próximo nível, onde você realmente 
acredita e tem a convicção disso. Nessa convicção, 
você descansa de declarações e pensamentos em com-
pleta quietude com os ouvidos abertos. Mais cedo 
ou mais tarde, todo estudante sério que perseverar 
em seu conhecimento consciente da Verdade chega 
àquele lugar onde chegará um momento de completa 
quietude. Esse momento pode ser de apenas de um 
segundo de duração, mas é um silêncio absoluto em 
que, por um segundo, até a mente está parada.

À medida que essa prática é contínua ininterrupta-
mente, torna-se mais fácil atingir esse “momento de si-
lêncio”, e esses momentos de silêncio gradualmente se 
prolongam em 2 segundos, 10 segundos e 30 segundos.

Com a prática continuada com devoção e persistên-
cia, eventualmente torna-se possível voltar “àquela 
quietude interior” quase que por livre e expontânea 
vontade em qualquer momento do dia ou da noite. E 
ainda, porque a ilusão do mundo está tão entrinchei-
rada na consciência, mesmo com um estado desenvol-
vido de consciência, pode haver momentos em que 
pode demorar uma hora inteira de permanência na 
letra da Verdade antes que o silêncio seja alcançado.

Isso, no entanto, não significa necessariamente 
uma hora sentada tentando forçar esse silêncio. Pode 
significar um, dois ou três minutos de sessão, espera, 
depois levantar e andar antes de se sentar para tentar 
novamente – ou ler por um curto período de tempo e 
depois retornar a ele.

Não tente tomar o céu pela tempestade. Se a paz não 
vem em poucos minutos, levante-se e faça outra coisa – 
coma ou beba algo, leia, caminhe para cima e para bai-
xo ao redor da sala, ou dê um passeio lá fora, no quintal, 
na praia, no parque e então retorne à sua meditação. Às 
vezes é até sábio deitar e tirar uma soneca.

Eventualmente, a consciência do Espírito vem, cres-
cendo em intensidade até o dia em que permanece com 
você em uma medida o tempo todo. Independente-
mente do que você possa estar fazendo no mundo ex-
terior, há sempre uma pequena área de consciência que 
não é afetada pelo cenário humana. Quando o Espírito 
de Deus está sobre você, isto é, quando você está com-
pletamente relaxado e sente a Presença, qualquer coisa 

que você faz ou pensa é com poder espiritual, e é então 
que você entenderá o real significado da palavra “Fé”.

Se as dezenas de milhões de orações que são proferidas 
todos os dias fluíssem do Espírito, elas seriam produtivas 
de uma completa mudança de consciência na Terra. Mas, 
porque são proferidas a partir da mente, mesmo aqueles 
que as expressam geralmente não estão muito esperan-
çosos em receber uma resposta. Tenho certeza de que a 
maioria das pessoas que rezam ficaria chocada se desper-
tassem no dia seguinte e encontrassem toda uma nova 
consciência, mas isso é apenas porque a mente humana 
não pode realmente compreender a ideia da fé.

A fé é de tal natureza que onde quer que seja, a 
fruição existe. A fé é algo mais do que esperança 
cega, algo mais que uma antecipação do bem. A fé 
é um contato real com Deus, e onde não há contato 
real com Deus, não há fé: existe apenas uma esperan-
ça humana, e é uma esperança sem razão. A fé ver-
dadeira existe somente onde há contato espiritual.

A fé é um poder e, como isso é verdade, você pode 
entender prontamente que a fé não é algo que você 
mesmo gera. Fé é algo que toma posse de você. Fé é 
o Espírito de Deus, o dom de Deus.

É uma qualidade que transcende tudo o que a men-
te humana pode alcançar ou entender. Portanto, não 
é nossa preocupação desenvolver uma fé ou decla-
rar que temos fé. Nossa maior preocupação deve ser 
permanecer em silêncio até que o Espírito de Deus 
assuma e seja sentido.

Independentemente de quais verdades você sabe 
quando se senta para meditar, tratar ou curar, sempre 
certifique-se de não considerar que seu trabalho está 
completo – seu tratamento ou sua oração – até que, 
de uma forma ou de outra, você tenha recebido ga-
rantia da Presença de Deus.

Então, eventualmente, você verá porque é que você 
não pode mais ter fé em nada no mundo de efeito como 
poder espiritual. Você saberá que esse Poder Espiritual só 
está presente quando o Espírito de Deus está presente.

O Mestre disse: “O Espírito do Senhor está sobre mim, 
porque Ele me ungiu para pregar o evangelho aos pobres; 
ele me enviou para curar os quebrantados de coração, para 
pregar livramento aos cativos e para recuperar a visão dos 
cegos, para libertar os que estão feridos.” Ele nunca teria 
dito que poderia fazer essas coisas a menos que o Espírito 
do Senhor estivesse sobre Ele, pois ninguém sabia melhor 
do que Ele que por si mesmo ele não podia fazer nada.



3

Reconhecer a
Fonte Divina

Joel – Cartas do Caminho Infinito
Novembro de 1959

Cada um de nós está intimamente ligado a um 
depósito infinito, assim como todas as árvores e 
arbustos no vale de Halekou Place Havaí estão 

conectados com o mesmo solo e, através desse solo, 
com a mesma vida interior que permeia o solo. Tudo 
nos vales e montanhas está conectado com a mesma 
Fonte infinita, porém … “se” existe uma barreira entre 
as raízes e o livre fluxo daquela vida através do solo, 
então … haverá árvores mortas ou plantas mortas.

Nosso relacionamento com a Vida Única é o mesmo 
que o de uma árvore individual para a terra. Cada um de 
nós é um indivíduo, a expressão visível de uma Vida Invi-
sível. Quando sabemos disso e conscientemente estabe-
lecemos contato com Ela, não temos mais vida própria: é 
a vida Dela que flui para a expressão como nossa experi-
ência; e nossa Fonte sendo infinita, nossa demonstração 
é tão infinita quanto somos capazes de aceitar.

Embora o mundo na realidade seja Um com sua 
Fonte infinita, não é conscientemente assim.

TODO O SEGREDO DA VIDA ESTÁ LIGA-
DO À ÚNICA PALAVRA “CONSCIÊNCIA”.

Se eu estou conscientemente consciente desta Ori-
gem, Fonte ou do Depósito Infinito, e se conscien-
temente recorro a Ela, realizando minha unicidade 
com Ela e deixando o fluxo acontecer então minha 
vida é vivida, “por“, “através” e “como” Espírito.

Mas se eu penso que minha vida depende de meus 
esforços, minha força física ou poder mental, mi-
nha educação ou meu entendimento, então estou 
me limitando aos meus dons humanos. No entan-
to, no momento em que começo a reconhecer que 
… Aquele que está dentro de mim é maior do que 
aquele que está no mundo, no momento em que 
… começo a reconhecer que Ele realiza o que me 

é dado fazer, no momento em que … reconheço 
que há é um Ele, em outras palavras, que … existe 
uma Fonte Infinita, quer a chamemos “Ele”, “Ela” 
ou “Isto“ – no momento em que … reconheço que 
minha vida é o produto de “Algo Maior” que a mi-
nha individualidade humana, então … comecei a 
fazer contato com “Isto“. Esse reconhecimento, no 
entanto, é apenas o primeiro passo. Se isso em si 
fosse tudo o que existe, então muitos mais estariam 
desfrutando de frutificação espiritual do que na ex-
periência atual, mas existe outro passo muito mais 
importante – o segundo passo do contato real que 
deve ser tomado.

A mensagem do Caminho Infinito é dividida em 
duas partes. A primeira parte é encontrada na de-
claração: “Eu e meu Pai somos um” (João 10:30) e, 
portanto, tudo o que o Pai tem é meu. Isto significa 
que nossa única existência é como uma saída para 
o Depósito Infinito que é invisível, e que é possível 
para nós sermos conscientemente um com este De-
pósito Infinito, esta fonte do Bem.

A segunda parte da mensagem de O Caminho In-
finito trata de como obter união consciente com este 
Depósito Infinito. Através do estudo da letra correta 
da Verdade, vendo-a com os olhos e ouvindo-a com 
os ouvidos, meditando sobre a Palavra, cogitando, 
contemplando, permanecendo na Palavra e deixan-
do-a habitar em nós, e especificamente conhecendo 
a Verdade em nosso trabalho de Tratamento.

Por fim, surge “aquela quietude interior” em que 
não mais declaramos a Palavra – não mais oramos, 
tratamos ou afirmamos -, mas somos levados a um 
“estado de silêncio” no qual podemos ser receptivos 
e sentir seu fluxo. Esse é o final da Mensagem.



4

Estabeleça a si
mesmo no Espírito

Joel – Cartas do Caminho Infinito
Novembro de 1959

Se, no entanto, nos elevamos em Consciência 
Espiritual para onde alcançamos uma medida 
de Realização da Presença de Deus, então é re-

almente sem importância que palavras são faladas ou 
escritas para um estudante ou paciente, ou mesmo o 
que é pensado, porque havendo a Presença de Deus 
Realizada, Ela está fazendo o Seu trabalho. Sua res-
posta a um pedido de ajuda pode ser simples: “Eu 
te ajudarei”; “Estou com você”; ou, por outro lado, 
você pode escrever doze páginas de metafísica. Não 
faz diferença a forma que sua resposta leva, porque se 
você está no Espírito, o trabalho será feito.

Mesmo que eu esteja sempre, em certa medida, viven-
do no Espírito por causa da minha constante meditação, 
eu nunca tento responder minha correspondência até 
sentir o fluxo do Espírito dentro de mim; e então rara-
mente respondo mais de uma, duas ou três cartas antes 
de parar para continuar a meditação. Além disso, toda 
vez que chego a uma carta que não traz uma resposta 
imediata em minha consciência, imediatamente paro e 
medito, porque qualquer carta que eu possa escrever 
não tem mais poder do que uma carta que qualquer ou-
tra pessoa possa escrever, se sair da minha mente. Mas 
se eu estou no Espírito, então seu poder flui; e, no que 
diz respeito à cura, não faria diferença se eu não escre-
vesse nenhuma carta. Escrever a carta é apenas uma 
concessão a pacientes e estudantes que possam pensar 
que a carta deles tenha sido recebida ou não recebeu 
atenção suficiente ou se não houver resposta.

Na verdade, quando estou no Espírito, entretanto, 

o trabalho de cura é feito quando o pedido de ajuda 
se registra em minha consciência. Eu não tenho que 
receber a mensagem em minha mente. Em outras 
palavras, não faz diferença se uma carta é entregue 
a mim ou está perdida no correio, se um conexão 
me atinge ou não. O registro em minha consciên-
cia ocorre quando uma pessoa é impelida a entrar 
em contato comigo. Se esse desejo tomar a forma de 
tentar me alcançar por telefone, carta ou conexão, 
se eu estiver no Espírito, receberei a ligação naque-
le momento, mesmo que eu nunca receba a carta, a 
conexão ou a ligação telefônica. No entanto, como 
muito poucos alunos ou pacientes estão preparados 
para aceitar a altura do desdobramento, todos as co-
nexões, telefonemas ou cartas são sempre respondi-
dos e respondidos prontamente.

Não espere nada de qualquer Tratamento ou Ora-
ção que você possa dar, ou pelo menos não espere 
muito dele, a menos que você tenha em “primeiro 
lugar” se introduzido na atmosfera de Deus para sen-
tir um certo calor dentro de si mesmo, uma gentileza, 
uma Presença, algo que te assegura que você está na 
Presença de Deus. Então você pode estar certo de 
que, independentemente da forma que sua mensa-
gem tome, ou do seu tratamento ou oração, ela será 
eficaz. Nesse estágio, então, não importa se a sua ora-
ção é intercessora, seja uma petição, uma afirmação, 
uma negação ou um completo silêncio, porque não é 
qualquer forma de oração ou tratamento, mas a Pre-
sença Real, que faz o trabalho.



5

Oração e Tratamento
pelo Espírito

Joel – Cartas do Caminho Infinito
Novembro de 1959

PROVAVELMENTE uma das maiores diferen-
ças entre a mensagem de O Caminho Infinito 
e a maioria dos outros ensinamentos religiosos, 

seja ele ortodoxo ou metafísico, é que no Caminho 
Infinito não é dado poder a nenhuma palavra falada 
ou pensamento. Nenhuma confiança é colocada em 
meras declarações de verdade, orações verbais, afir-
mações ou negações, a menos que sejam expressas a 
partir de uma consciência espiritual realizada.

Nenhum tratamento ou oração pode se elevar aci-
ma da consciência da qual emana. Nada da verdade 
lida nos livros e nenhuma das declarações da verda-
de feitas a uma pessoa – nada disso é poder espiritual 
a menos que flua para fora de uma consciência espi-
ritual atingida, isto é, a menos que a pessoa que faz a 
declaração esteja no Espírito quando ela emite A Voz 
da Verdade: escreve, pensa, declara ou ora.

A menos que essa pessoa esteja no Espírito, sua 
oração ou tratamento não se elevará acima do nível 
de sua própria mente.

Se você orar ou tratar com sua consciência humana 
tridimensional, alguma medida de demonstração hu-
mana ou melhoria humana pode ser esperada, mas a 
quantidade desse fruto será apenas proporcional à sua 
fé ou crença humana, ou aos seus poderes mentais de 
concentração. É como aconteceu com as quinze pes-
soas que são curadas todos os anos dentre as centenas 
de milhares que fazem peregrinações a Lourdes (ou a 
Aparecida do Norte). Essas quinze pessoas são curadas 

por causa da intensidade de sua própria fé e emoção, e 
sua cura não tem nada a ver com Deus.

Muito trabalho de cura metafísica é realizado pela 
fé e emoção do praticante, assim como pela do pa-
ciente. Às vezes, os pacientes trazem consigo muita 
esperança e confiança quando recorrem a um médi-
co em busca de ajuda – esperança, fé e confiança em 
Deus, no praticante ou, às vezes, em uma abordagem 
particular da Verdade.

Mas verdadeira demonstração espiritual – cura es-
piritual real – depende em grande parte da capacida-
de do indivíduo que é o praticante de se elevar, antes 
de mais nada, a uma atmosfera de Espírito, e então 
nesta consciência da Presença de Deus, qualquer pa-
lavra proferida, qualquer ideia em pensamento, ou 
qualquer declaração feita ou escrita é poder. Em tal 
estado de consciência, tudo o que surge é poder de 
Deus, expressando-se através do indivíduo que está 
nesse momento agindo como um praticante.

É por essa razão que é tolice um estudante do Ca-
minho Infinito tentar dar um tratamento ou mesmo 
reconhecer uma carta de alguém pedindo ajuda, até 
que ele esteja convencido de que está no Espírito. É 
uma forma de egoísmo acreditar que você ou eu te-
mos o poder de beneficiar alguém de nós mesmos ou 
por nossa compreensão do que está nos livros. Mes-
mo se pudéssemos memorizar tudo o que há em to-
dos os escritos do Caminho Infinito e além de todas 
as escrituras do mundo, seria sem valor.



6

A Mente Carnal
Não é um Poder

Joel – Cartas do Caminho Infinito
Outubro de 1959

Há um segundo passo a ser dado: como Deus 
É, e como Deus é infinito, imortal, eterno 
e onipotência, a mente carnal não é poder. 

Não tem poder de se expressar através de nós, uma 
vez que tenhamos percebido Deus como o único po-
der. Ela só pode operar na consciência de uma pessoa 
que acredita em dois poderes – aceitar ou não esses 
dois poderes, consciente ou inconscientemente – e 
opera até que ele conscientemente renuncie ao po-
der do mal e o reconheça como não-poder.

Mas no exato momento em que a pessoa percebe 
que a mente carnal, com sua soma total de maldade, 
pecado, doença, morte, falta, limitação e idade – não 
é poder – é apenas uma crença ilusória na mente 
universal, não em sua mente ou na minha, mas na 
mente universal e, portanto, não é um poder – o mau 
é dissolvido. Na verdade, tinha tanta validade quan-
to a afirmação de que 2 X 2 = 5. Duas vezes dois é 
cinco é um tremendo poder na mente da pessoa que 
acredita, porque ela estará sempre atribuindo cinco 
por quatro. Mas, uma vez reconhecido que 2 X 2 = 
5, não é uma entidade ou uma identidade ou uma 
substância ou uma lei, mas um nada, somos livres e 
nosso paciente é livre.

Nesse estágio de nosso desdobramento espiritual, 
se a mente carnal, ou alguém operando na área da 
percepção subliminar, nos dissesse para agir de uma 
certa maneira, não o faríamos se fosse contrário ao 
nosso senso do que é correto. Já sabemos o suficiente 
da Mente Única para não respondermos com facili-
dade ou rapidez a essa sugestão. Quando um estado 
superior ou estágio de consciência é atingido, existem 
muitas outras áreas nas quais essa mente carnal uni-
versal não pode encontrar saída através de nós porque 
chegamos ao ponto em que não podemos ser tentados 
por muitas das coisas que tentam a maioria das pesso-
as. Normalmente, não podemos nem ser tentados a 
temer, seja uma guerra, bombas ou a próxima infecção 
ou contágio sobre o qual lemos nos jornais.

Em outras palavras, a mente carnal já perdeu muito 
de seu poder sobre nós.

Se acordássemos de manhã e nos encontrássemos 
completamente sem dinheiro, duvido que algum de 
nossos estudantes sérios do Caminho Infinito ficaria 
indevidamente assustado porque o pensamento viria 
instantaneamente: “Não faz diferença. O maná de 
Deus cai todos os dias e a graça de Deus é minha 
suficiência.” E não haveria medo. Mas o contrário 
disso aconteceria com a pessoa que não sabia disso 

e que, portanto, acreditava que a falta era uma con-
dição real.

A maioria de nós já está nesse estágio em que rara-
mente, ou nunca, temos uma gripe, um resfriado, ou 
qualquer uma das doenças que são comuns às pes-
soas durante as intempéries. Está ao nosso alcance 
atingir 80% ou 90% de liberdade de todos os males 
deste mundo, reconhecendo:

A mente carnal não pode encontrar entrada ou sa-
ída através de mim, uma vez que no meu verdadeiro 
ser, Eu sou um com Deus; e porque sou conscien-
temente de um com Deus, tudo o que o Pai tem é 
meu, e somente aquilo que é do Pai é meu. Eu sou 
um instrumento através do qual, e como, Deus vive.

Eu sou a entrada e a saída para tudo que é Celestial 
e Divino. Não há eu. Aquilo que o mundo identifi-
ca como “Eu” é Deus aparecendo como Eu, a vida e 
a totalidade de Deus manifestadas individualmente. 
Minha unicidade com Deus constitui minha unici-
dade com aquela mente que estava em Cristo Jesus, 
minha unicidade com a própria alma que é Deus.

“O príncipe deste mundo vem e nada tem comigo.”  
A mente carnal pode se apresentar para mim, mas 
eu não estou em casa para ela; Eu não recebo nem 
respondo a isso. Eu não ouço, provo, ou cheiro, pois 
aquilo que constitui a mente carnal não é entidade 
ou identidade, mas crença ilusória – uma aparência. 
Essa imagem da mortalidade que se apresenta para 
mim é uma tentação de acreditar na entidade, iden-
tidade e realidade da criação mortal.

Eu vivo pela graça de Deus que é minha suficiên-
cia, não por coisas externas ou pessoas. Na presença 
de Deus está a plenitude da vida, e não sou mais de-
pendente de pessoas, pensamentos ou coisas, já que 
sou conscientemente um com meu Princípio Criativo, 
Deus, Espírito; e por causa disso, minha vida é espi-
ritualmente governada e guiada, espiritualmente ali-
mentada e espiritualmente vivida. São as importações 
de Deus que constituem meu pão, vinho, água, subs-
tância, minha ressurreição e a harmonia do meu ser.

Um ser humano é apenas um ser humano, porque a 
mente carnal é aceita como um poder, mas podemos 
“morrer diariamente” para nosso estado humano, se 
pela manhã e, certamente, à noite antes de dormir, 
fazemos disso um ponto de realização:

As assim chamadas teorias, opiniões e crenças que 
constituem a totalidade da mente carnal não são po-
der: elas não têm nenhuma via de expressão e não 
têm nenhuma lei para sustentá-las ou mantê-las.



7

Eu sou um com Deus e as qualidades de Deus cons-
tituem minhas qualidades. Eu sou um instrumento e 
um canal através da qual e como que Deus aparece 
na Terra. A inteligência de Deus, o amor, a sabedo-
ria e a graça de Deus encontram expressão em mim, 
através de mim e como eu para todo este mundo, 
pois eu e o Pai somos um.

Esse conhecimento consciente da verdade significa 
a morte do estado-humano momentâneo, porque a 
mente carnal não está sussurrando sugestões em nos-
sa mente amortecida e nos fazendo reagir a elas. O 
mistério da vida não é realmente um mistério. O mis-
tério da vida harmoniosa é a compreensão da nossa 
verdadeira natureza e verdadeira identidade e um re-
lacionamento consciente e constante de nós mesmos 
com a nossa Fonte, e então percebendo que acima e 
além disso, nada há poder, nada é lei, nada é causa e 
nada pode ter efeito.

Quando experimentamos uma cura, recorrendo a 
um praticante por ajuda, é porque o praticante anu-
lou a mente carnal e atividade dele para nós, conhe-
cendo seu não-poder.

É verdade que alguns praticantes podem saber que 
é isso que acontece quando uma cura é testemunha-
da, mas muitos não sabem como esse princípio fun-
ciona. Quando precisamos da ajuda de um pratican-
te, é somente porque essa mente carnal encontrou 
expressão em e através de nós. O remédio está em 
anulá-lo, e isso só pode ser conseguido através da re-
alização, primeiro, de sua natureza impessoal e, em 
segundo lugar, de sua não-força. Precisamos imperso-
nalizar toda forma de erro sempre que a vermos, ou-
virmos, saborearmos, tocarmos ou cheirarmos – seja 
em relação a nós, nossos pacientes, nossos alunos ou 
aos estranhos na rua. Nós anulamos, reconhecemos 
seu não-poder e o impersonalizamos. Nós imperso-
nalizamos cada fase do erro, não importando a forma 
que ela assuma.

A história não provou que o assassinato de reis, rai-
nhas e imperadores nunca parou a tirania? Isso nun-

ca acontece e nunca pode, porque o mal não é pesso-
al. Tão rapidamente quanto uma pessoa é eliminada, 
ficamos cara a cara com o mesmo mal na próxima 
pessoa. Mas a percepção de que o mal é sempre im-
pessoal poderia fazer muito para libertar o mundo de 
todos os ditadores do mundo.

Podemos abençoar o mundo recusando-nos a per-
sonalizar o erro – percebendo que o mal não é feito 
pelo homem, criado pelo homem ou perpetuado pelo 
homem, mas que toda essa carnalidade é a mente 
universal e impessoal do homem, o senso de mente 
personalizado – e depois dar o segundo passo de per-
ceber: “Sim, mas como Deus é onipotente, a mente 
carnal não é poder. Não é presença ou substância e 
não tem atividade nem lei. ”Através de tal atividade 
em nossa consciência, o caminho pode ser aberto e 
a mente pode ser suficientemente depurada de falsas 
crenças para que a ideia divina de unidade, ou união, 
rompa e, eventualmente, alguém pode aparecer com 
uma ideia viável.

À medida que praticamos isso em nossa experiência 
diária, descobriremos que cada vez menos estaremos 
respondendo ao que Jesus chamou de “este mundo”. 
Com exceção dessas três tentações específicas no de-
serto, Jesus venceu as tentações deste mundo, não 
vencendo uma tentação após a outra, mas reconhe-
cendo: “Vós sois de vosso pai o diabo.” Em outras 
palavras, ele os impersonalizou e então percebeu que 
eles não tinham poder – “Tu não poderias ter poder 
algum contra mim, senão te foi dado de cima ”– não 
há poder senão o que vem de Deus.

Estamos agora no ponto em que devemos tomar a 
posição de estudantes espirituais avançados que re-
conhecem a natureza impessoal do mal, seja em lu-
gares altos ou não, e se apegam a ele, permanecendo 
firmemente em nossa compreensão do grande fato 
de que todo mal não é apenas impessoal, mas isso 
não é poder. O mal não tem caminho de operação, 
nenhum veículo de operação e nenhuma lei para sua 
manutenção ou sustento.



8

Removendo o Fardo Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Outubro de 1959

Nos primeiros livros de O Caminho Infinito, 
ficou claro que, em nossa ignorância huma-
na, não somos responsáveis pelo erro que está 

aparecendo em nossa vida, nem mesmo responsável 
pelo pecado, falta, ódio, inveja ou ciúme que pode ser 
o motivo dominante. Tudo isso faz parte de uma ativi-
dade universal que Paulo chamou de mente carnal e 
que séculos mais tarde foi referida como “mente mor-
tal”. Em O Caminho Infinito, os termos “crença mun-
dial”, “hipnotismo mundial” e “mesmerismo mundial” 
são usados para descrever essa vasta ignorância uni-
versal que é a soma e a substância de todo o pecado, 
doença, falta, limitação e velhice que mantém o mun-
do em cativeiro. Essa mente universal ou carnal do 
homem está bombeando pensamentos, crenças e teo-
rias para você e para mim, dia e noite, ano após ano. 
Todo pensamento carnal ou material, seja de natureza 
física, mental, moral ou financeira, todo pensamento 
de falsa ambição, ganância, luxúria, ódio, injustiça ou 
indelicadeza faz parte dessa vasta ilusão mental, e todo 
ser humano está sujeito a receber isso. Cada pessoa 
fica sujeita a uma determinada fase, em qualquer que 
seja seu ponto mais vulnerável.

Tudo isso é feito inconscientemente, isto é, sem o 
pensamento consciente de nossa parte e, na maioria 
dos casos, inconscientemente da parte de qualquer 
outra pessoa.

Não há um diabo fazendo isso conosco em um sen-
tido personalizado do diabo, nem há alguém suficien-
temente perverso para ser capaz de fazer isso para a 
humanidade. É uma agregação da soma total de tudo 
de natureza egoísta ou pessoal que aconteceu desde 
os dias de Adão, formado a partir da crença original 
em dois poderes, bem e mal. Essa soma total do mal 
agora está flutuando nesta mesma sala em que você 
está sentado. Algumas delas estão na sala em virtude 
de rádios ou televisores (e celulares) próximos que 
podem estar carregando isto. Você não está ciente 

disso porque esses conjuntos não estão conectados 
ou ligados, mas ainda assim estão aqui; ela está pas-
sando por essa sala e, sob sua influência, você está 
respondendo às crenças médicas e teológicas atuais.

Eu nunca conheci uma pessoa que poderia ser jus-
tamente chamada de pecadora, se julgada do ponto 
de vista de se ele realmente quer ou não pecar. Todo 
pecador que eu já encontrei admitiu, mais cedo ou 
mais tarde, que ele não quer isto como parte dele, 
mas que ele não sabe como se livrar disso, assim como 
uma pessoa que sofre de pobreza também sente.

“Certamente, eu não quero qualquer parte disso. Isso 
não faz parte de mim, ou da minha vontade ou desejo. ”

Então, de onde vem isso?
Está sendo sussurrado em seu subconsciente abaixo 

do nível de percepção consciente.
Você não sabe nada sobre isso, mas mesmo assim 

você responde a isso. Ela sai dessa mesma área de 
consciência que pode ser comparada à atividade da 
percepção subliminar.

Já em 1930, comecei a ver que o mal nunca é pes-
soal e que pode ser separado de qualquer indivíduo, 
uma vez que ele próprio percebeu que chegou a hora 
de se livrar dessa “sugestão”. Quando alguém nos 
procura por ajuda, ele pode ser libertado no momen-
to em que reconhecemos: “Isto não é sua culpa; isso 
não é de seu feito; você não é responsável por isso: 
Esta é a mente carnal, um nada.” Tal reconhecimen-
to torna impossível para nós manter nossos pacientes 
ou estudantes em qualquer forma de condenação, 
crítica ou julgamento, e nos permite libertar a maio-
ria daqueles quem vem até nós. Ele tira tal carga de 
nossos pacientes ou estudantes que seus ombros são 
empurrados para trás rapidamente e, embora eles não 
saibam o motivo, sentem uma sensação de liberdade. 
O fardo da culpa e da responsabilidade foi tirado de 
seus ombros ao perceber: “Ora, isso não é você. Isto 
não é uma parte de você: esta é a mente carnal ”.



9

O Objeto da Cura é aTrans-
formação da Consciência

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Outubro de 1959

Certamente há casos em que a plenitude da 
cura não aparece naquele primeiro momento 
de realização, por mais profunda que seja, e 

você pode ser chamado a repetir o processo duas, dez 
ou cem vezes, porque a opacidade pode estar com 
seu paciente ou estudante, em quem deve haver uma 
mudança de consciência antes que a harmonia possa 
ser retratada externamente.

Um dos maiores obstáculos para a cura é que a maio-
ria das pessoas que procuram ajuda tem uma ideia mui-
to definida do que é que eles querem, e é claro que seus 
desejos humanos podem não se encaixar no quadro es-
piritual. Muitos de vocês sabem da minha própria luta 
para aumentar meus negócios durante os primeiros anos 
do meu estudo, de como engajei não menos que cinco 
profissionais diferentes para esse propósito, um após o 
outro; No entanto, apesar de toda essa ajuda e do traba-
lho dedicado de cada praticante, minha empresa ficou 
cada vez pior, até que finalmente não houve negócios. 
Isso certamente parecia ser uma falta de demonstração, 
mas na verdade era uma demonstração perfeita. Se o 
meu negócio tivesse prosperado, minha entrada nesse 
trabalho poderia ter sido adiada ou mesmo completa-
mente impedida nesta vida.

Muitas pessoas vêm até nós para pedir ajuda, mas 
muitas vezes têm uma ideia preconcebida do que 
querem. Eles têm uma ideia pré determinada de 
como a harmonia Divina deve aparecer em sua ex-
periência e, muitas vezes, até quando ela deve apa-
recer. Em vez de responder à vontade de Deus, eles 
resistem a Deus decidindo em suas próprias mentes 
como a demonstração deve se desdobrar, quando e 
em que extensão. Satisfazer as vontades e desejos de 
seres humanos cobiçosos não é realmente uma parte 
do nosso ministério.

Nosso ministério é a mudança da consciência de 
uma pessoa de um senso de vida material para a 
consciência espiritual da vida, de um senso material 
de religião para um senso espiritual de religião e de 
um sentido material de suprimento para um sentido 
espiritual de suprimento.

Lembre-se sempre de que: NÃO SOMOS CURA-
DORES DO CORPO; NÓS NÃO TENTAMOS 

MUDAR O CORPO DE FORMA ALGUMA. 
NOSSO TRABALHO MUDA A CONSCIÊN-
CIA DE UM INDIVÍDUO, E ESSA CONSCIÊN-
CIA ALTERADA APARECE EXTERNAMENTE 
COMO: HARMONIA, SAÚDE, SUPRIMENTO, 
COMPANHEIRISMO OU QUALQUER QUE 
SEJA A NECESSIDADE.

Mais e mais a tentação virá: “Eu devo salvar a vida 
desta pessoa”; “Preciso restaurar a sanidade dessa pes-
soa”; ou, “preciso trazer paz a esta casa”. RESISTA A 
TAIS TENTAÇÕES, PORQUE VOCÊ NÃO TEM 
COMO SABER QUAL SERÁ A DEMONSTRA-
ÇÃO. Por exemplo, a paz pode ser a pior coisa que se 
pode ter em uma casa para o progresso espiritual de 
seus membros. Não deseje nada e não julgue, criti-
que ou condene ninguém. ABANDONE COMPLE-
TAMENTE O CENÁRIO HUMANO COM SUAS 
APARIÇÕES DO BEM E DO MAL E ORE PELA 
REVELAÇÃO DO CRISTO NA CONSCIÊNCIA 
HUMANA, PELA REVELAÇÃO DA IDENTIDA-
DE ESPIRITUAL, PELA REVELAÇÃO DO PLA-
NO ESPIRITUAL DE DEUS OU PELA ILUMINA-
ÇÃO ESPIRITUAL.

Quando nos voltamos para interior, vamos perce-
ber que estamos nos voltando para dentro para con-
templar a realidade espiritual no lugar da humanida-
de que está nos confrontando.

Quando temos aqueles segundos de Realização Es-
piritual, o qual é interpretado por nós como signifi-
cando que percebemos o próprio Cristo de Deus, a 
própria realidade espiritual do ser, o Eu, isto, então, 
toca a consciência do paciente ou estudante e começa 
a transformá-lo.

Toda experiência é transformada pela renovação da 
mente. Em outras palavras, há uma mudança gradual 
do homem da terra para o homem que tem seu ser em 
Cristo. Um ser humano é o homem da terra, mas em 
sua identidade espiritual, ele é aquele homem que tem 
seu ser em Cristo.

O objetivo da vida é “morrer diariamente” para o 
homem da Terra, o qual somos como seres humanos, 
para que possa haver um renascimento consciente do 
ser espiritual, que é a verdadeira identidade do homem.



10

Desista de todas as tentativas 
de mudar a imagem humana

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Outubro de 1959

É assim que, quando nos sentamos para meditar 
a fim de ajudar os outros, uma de nossas pri-
meiras realizações deve ser:

“Eu não estou tentando transformar matéria doente 
em matéria saudável; Eu não estou tentando mudar uma 
pequena questão em uma muita questão (matéria); Eu 
não estou tentando fazer as pessoas infelizes ficarem feli-
zes. Meu objetivo nesta meditação é perceber, contemplar 
e demonstrar o Cristo”.

Em outras palavras, nossa função é demonstrar o 
estado-Cristo; O estado-Cristo do seu ser e do meu. 
Quando chegarmos a esse estado de consciência, nun-
ca tentaremos obter algo ou nos livrar de algo, atrair 
algo para nós ou forçar algo para longe de nós. Todo o 
nosso ministério será uma realização do Cristo.

Em sua verdadeira identidade, cada pessoa é o Cris-
to, a descendência de Deus; e  não existe nada que 
você ou eu possamos fazer para mudar esse ponto, e 
nada que possamos fazer para que isso aconteça. Já é 
verdade. Deus já é a vida do ser individual; Deus já é 
a alma e o espírito e a mente; Deus já é a integridade 
de todo indivíduo. Isso foi estabelecido no princípio 
antes de Abraão, mas não é manifesto – não é visível 
– até que haja um indivíduo que possa sentar-se no 
silêncio e realizar o Cristo, que é a verdadeira identi-
dade espiritual do ser individual.

No misticismo cristão, a palavra “Cristo” é en-
tendida como significando aquilo que nós, na nossa 
verdadeira identidade, somos. Na verdade, não faria 
diferença se falássemos em revelar a natureza búdi-
ca de nós, porque isso significa exatamente a mesma 
coisa – o iluminado, ou o próprio Cristo. A termino-
logia não é importante.

O Cristo não é visível aos olhos, nem é audível aos 
ouvidos; o Cristo não pode ser tocado com os dedos, 
nem cheirado ou provado: O Cristo é realmente um 
estado de consciência divina que você e eu somos. É 
uma incorporeidade. Em nosso verdadeiro estado de 
ser, isso é o que realmente somos, embora isso não 
seja o que parecemos ser um para o outro. Olhando 
através dos olhos, vemos um conceito finito, limita-
do e material daquilo que realmente é.

O campo da arte ilustra esse ponto. Para a pessoa sem 
um sentido artístico desenvolvido, as obras-primas da 
pintura não significam nada mais para ela do que um 
monte tinta colorida sobre tela, porque ele não tem 
uma compreensão da pintura. Da mesma forma, uma 
pessoa que não aprecia a música pode ter a seu dispor 

a mais gloriosa sinfonia ou ópera já composta por ela e, 
no entanto, implorar a alguém para desligá-la ou parar 
a música porque o som ofende seus ouvidos.

Assim é na área da vida espiritual e da cura espi-
ritual. Com nosso limitado sentido finito, olhamos 
para a obra-prima de Deus – o ser individual. Você e 
eu somos a obra-prima de Deus, Sua própria descen-
dência, Seu próprio Eu manifestado individualmen-
te; mas, vendo aquela obra-prima sem apreensão e 
discernimento espiritual, julgamos que ela é inútil. 
Se você tem percepção espiritual, não faz diferença 
quem pede ajuda a você, seja alguém atolado no mais 
profundo pecado ou alguém preso por uma distor-
ção física além da descrição. Observe a diferença na 
imagem que você vê quando se senta com os olhos 
fechados para todas as aparências nessa percepção:

Pai, não estou tentando mudar essa imagem; Eu 
não estou tentando mudar a condição ou a pessoa. 
Desperte-me deste sonho mesmérico, para que eu 
não julgue pelas aparências, mas veja essa pessoa 
como ela é, e ficarei satisfeito com essa semelhança, 
porque aqui está o Cristo, a descendência espiritual 
de Deus. Concede-me Tua graça para que eu possa 
vê-la como ela é em sua Divindade e contemplar esta 
situação como ela é. Revele-me o Cristo neste mes-
mo lugar onde parece haver um ser humano.

Enquanto você se senta naquele silêncio, “espe-
rando” o Espírito de Deus tocar, iluminar e inspi-
rar você; e por um breve e fugaz segundo, é quase 
como se você pudesse ver ou tocar a Realidade. Às 
vezes, neste momento profundo de realização, toda 
o ambiente é preenchido com o perfume das flores, 
embora possa não haver uma flor a quilômetros de 
distância de você. Esse senso de realidade pode vir 
como música, mas a música que não tem sons terres-
tres; pode vir como uma luz ou como uma respiração 
profunda. Que diferença faz como isto vem! O que 
vem a você é o próprio Espírito de Deus.

Seja qual for o caminho, se estiver claro para você 
que você não está buscando mudar um ser humano 
de ruim para bom, pobre para rico, desempregado para 
empregado, ou doente para bem, mas o que você está 
procurando ver é a Divindade e não a humanidade, en-
tão, mais cedo ou mais tarde, a grande experiência virá 
até você. Pode ser apenas por um momento, mas nesse 
instante momentâneo, seu paciente será melhorado, 
beneficiado, curado, empregado ou enriquecido – seja 
o que for que a situação possa exigir.



11

Libertando-se das
reivindicações universais

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Outubro de 1959

Na cura espiritual, há sempre a tentação de 
tentar melhorar o cenário humano. A pri-
meira e normal reação é tentar fazer uma 

pessoa doente em sã, obter emprego para os desem-
pregados, trazer suprimentos para os necessitados e 
felicidade para os infelizes. Tais tentativas persisten-
tes de melhoria humana, no entanto, geralmente re-
sultam apenas em fracasso.

Mesmo que você perceba o significado deste ponto 
neste momento, você provavelmente achará difícil 
dar um tratamento para se abster da tentação de de-
sejar mudar a aparência para uma aparência melhor 
e oposta. O desejo de melhorar as condições huma-
nas é um coisa natural para você e à mim, e foi sem 
dúvida natural também para Jesus Cristo, ou ele não 
teria que partir quarenta dias para se renovar, nem 
teria que deixar seus discípulos de vez em quando por 
algum tempo a fim desse mesmo propósito, porque a 
única renovação que qualquer um de nós precisa é 
quebrar a ilusão das aparências. Essa é a única razão 
pela qual temos que orar e comungar com o Pai; essa 
é a única razão pela qual temos que ir embora para 
ficarmos quietos. Não há outro motivo.

Além disso, embora muitos de nós não se sintam 
hipnotizados pela maioria das formas de erro, alguns 
de nós ainda são hipnotizados em boa medida pelo 
bom estado-humano. Os aspectos destrutivos e ma-
lignos da humanidade raramente nos tentam agora, 
mas muitos de nós ainda são tentados por seus as-
pectos aparentemente mais desejáveis, que em últi-
ma análise são apenas o oposto do estado-humano 
mal e no final podem ser tão destrutivos quanto os 
humanos.



12

O Significado
de Ananias e Safira

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Setembro de 1959

Qualquer tentativa de usar a Verdade para ga-
nho pessoal leva, em última instância, à sua 
própria destruição. Por algum tempo, os in-

divíduos parecem se beneficiar às custas de outrem, 
mas no final pagam caro por isso, às vezes na perda 
de suas vidas ou de sua sanidade, mas sempre na per-
da de sua forma particular de atividade.

Para o puro, todas as coisas são puras e, portan-
to, qualquer um que tente prejudicar a consciência 
que é espiritualmente pura, sofre um rebote que o 
faz tombar de seus pés. Em outras palavras, sua pro-
teção está em sua pureza espiritual. Isso é ilustrado 
na história de Ananias e Safira. Você se lembra de 
que, quando o Mestre subiu, os discípulos estavam 
confusos e caóticos, não sabendo para onde ir ou o 
que fazer. Temporariamente eles concordaram em ter 
um tipo de sociedade comunal.

Eles estavam vivendo na clandestinidade, perse-
guidos pela Igreja e incapazes de ganhar a vida, e, 
portanto, a fim de reunir seus recursos, cada um con-
cordou em vender tudo o que tinha e transformar os 
lucros em um fundo comum.

Como chefe do projeto, Pedro assumiu a respon-
sabilidade de ver que todo mundo recebia comida, 
moradia e roupas, e que todos deveriam ser retira-
dos desse fundo geral, e todos fizeram isso, exceto 
Ananias e Safira, que se detiveram com o pouco do 
que eles tinham. Quando Pedro discerniu sua falta 
de vontade de compartilhar completamente, repre-
endeu-os: “Não mentiste aos homens, mas a Deus” 
– você não pecou contra o homem: você pecou con-
tra Deus. E Ananias e Safira tombaram mortos. No 
exato momento em que Pedro impersonalizou o erro 
e disse, em substância: “Você não me roubou. A sua 
ofensa é contra Deus ”, o erro se recuperou para as 
pessoas culpadas por ele.

A impersonalização do bem e do mal tornará im-
possível que alguém lhe prejudique. Portanto, tenha 
cuidado para não personalizar o mal, mesmo quando 

alguém tentar enganar você. Apegue-se à Verdade 
de que ele não fez isso a você: Ele fez isso para Deus. 
E deixe Deus lidar com isso. “A vingança é minha; Eu 
retribuirei, diz o Senhor.”

Não significa que existe um Deus que pune as pesso-
as, mas significa que quando os Princípios Divinos são 
violados, a violação destrói quem os viola. Deus não faz 
isso: a violação do princípio faz isso. Quando você pen-
sa em 2 × 2 = 5, a matemática não faz mal a você, mas 
sua violação do princípio da matemática pode atrapa-
lhar suas finanças. Assim, você não pode violar prin-
cípios espirituais quando está no caminho espiritual e 
ter sucesso, mais especialmente se estiver se misturando 
com aqueles que entendem esse princípio.

Para o puro, todas as coisas são puras, e enquanto 
você permanecer em sua integridade espiritual, os 
males deste mundo não virão perto de sua morada. 
Milhares podem cair à tua esquerda e dez mil à tua 
direita, mas não chegará perto de ti. Sua função não 
é abençoar o homem mentalmente nem amaldiçoar 
o homem mentalmente, mas deixar o homem estrita-
mente sozinho e perceber dentro de você a Graça de 
Deus e a Presença de Deus, e aqueles que vieram até 
você e se tornaram um com você sejam abençoados 
pela Presença de Deus – não pelo seu malabarismo 
mental, mas pela sua percepção concreta da presen-
ça de Deus.

Qualquer um que é enviado à sua consciência se 
beneficia com a sua vida na percepção consciente 
da Presença de Deus. Quando você se aproxima da 
consciência de uma pessoa tão iluminada, você sente 
a Presença real de Deus. Que ninguém acredite que 
qualquer dano possa chegar a qualquer pessoa que 
viva na consciência da Presença de Deus.

Habite na percepção consciente da Presença de 
Deus e então todos que são enviados à sua consci-
ência a sentirão, pois é uma Presença, é um Poder, 
é uma Luz, é uma Lei, é uma Paz que ultrapassa o 
entendimento.



13

Nunca aceite um ser
humano em sua consciência 
para ser curado

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Setembro de 1959

Em seu trabalho como curador espiritual, tanto 
a impersonalização do mal quanto a imperso-
nalização do bem (carta) são de vital impor-

tância, porque senão você estará meramente em ou-
tra forma de medicina material, tentando consertar 
um ser humano doente, e na próxima semana tendo 
outra pessoa doente a fim de muda-la para um bem-
-estar, até que, se alguns desses pacientes permane-
cerem com você por tempo suficiente, você um dia 
terá um velho querendo ser transformado em um jo-
vem. NÃO ACEITE UM SER HUMANO EM SUA 
CONSCIÊNCIA.

Se você estiver nesse trabalho por tempo suficien-
te, terá pacientes em seus noventa anos, e você se 
sentirá tão responsável por sua cura como se fossem 
vinte e um, porque você não vai pensar em seu co-
ração acreditando que eles nunca estarão com ida-
de suficiente para ser senis, surdos, cegos ou mortos. 
Mas se você insistir em levar os seres humanos ao 
Tratamento e tentar espiritualiza-los, chegará a um 
momento em que ajudá-los é uma impossibilidade.

Não é necessário que eu te lembre que se você fosse 
chamado para ajudar alguns dos líderes políticos do 
mundo, você poderia ter um tempo muito difícil ten-
tando realizar certas coisas como o Cristo de Deus, 
porque a imagem apresentada a você seria tão contrá-
ria ao estado Cristo. Mas se você está desempenhan-
do sua função espiritual corretamente, você terá um 
período todos os dias em que você percebe que Cristo 
é o governo de todas as nações, que o governo está so-
bre Seus ombros, não sobre os ombros do homem cuja 
respiração está em suas narinas ”, e então você terá a 
visão do Cristo como a Fonte de todo o governo. Mas 
isso não pode acontecer se você tentar trazer até mes-
mo um bom líder para a sua meditação e tentar fixar 
o estado Cristo nele como pessoa. ISSO FALHARÁ.

Se, em sua meditação, você perguntou:
Qual é esse mistério da minha verdadeira identi-

dade?
Quem sou eu?
O que Eu sou?
Contemplar o Cristo é perder de vista os seres hu-

manos, a humanidade e dar testemunho do Cristo 
invisível que eu sou e do que você é: Eu sou invisível. 
Nós nunca nos vimos; nós só vimos nosso conceito, 
ou o conceito do mundo, do nosso corpo. Mas eu não 
vi, porque Eu estou me escondendo atrás dos olhos.

Por que é que eu sempre pensei que era este corpo 
ou estava neste corpo e que algum dia na morte eu 
deixaria este corpo?

Mais cedo ou mais tarde Deus revelará a você o 
segredo do EU – COMO VOCÊ EXISTE, ONDE E 
QUANDO, E PORQUE EU NÃO ESTOU EM UM 
CORPO, E NUNCA FUI, E NUNCA POSSO SER 
INCUBADO EM UM CORPO.

E então você saberá por que eu lhe digo com tanta 
frequência: “Tu és o Cristo, o filho do Deus vivo – não 
o Tu que as pessoas veem com a visão humana, mas 
Tu, o Eu que és, aquilo que é invisível. É por isso que 
não consigo visualizá-Lo; é por isso que não sei como 
você se parece ou qual é a sua forma. Apenas obser-
vando do ponto de vista humano, eu não sei qual é 
o seu caráter ou natureza; mas em minha meditação, 
quando me retiro ao Eu que realmente Eu sou, posso 
vê-lo como você é e posso comungar com você. Em-
bora não possa vê-lo com meus olhos, no entanto, eu 
o conheço: posso entrar em um tabernáculo com você 
e conversar com você, mesmo que você esteja a dez 
mil milhas de distância, porque o Eu de mim é Oni-
presença. Onde Eu estou, você é; onde quer que você 
esteja Eu estou; porque Eu estou em você e você está 
em mim, e nós somos um em Deus.



14

O Cristo não pode
se tornar finito

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Setembro de 1959

Há uma segunda parte deste PRINCÍPIO que 
é ainda mais difícil de praticar. Assim como 
o mal não pode ser personalizado, como tal o 

bem não pode ser personalizado. Agora sabemos que é 
incorreto dizer que alguém é pecador, mas é igualmen-
te incorreto dizer que alguém é espiritual. Não faça-
mos a tentativa fútil de fixar o estado-Cristo ao esta-
do-humano de qualquer pessoa ou a qualquer parte de 
uma pessoa que seja visível ou tangível aos sentidos. 
Se existe alguma qualidade de boa fluência vem atra-
vés dele, não é sua qualidade pessoal. É uma qualidade 
de Deus para a qual ele é apenas o instrumento.

Aprendemos que qualquer qualidade má que flua 
através de um indivíduo não é dele mesmo, mas é real-
mente um mesmerismo universal que ele não rejeitou 
conscientemente. Agora, devemos perceber que, se o 
amor, a caridade, a benevolência, o perdão, a bondade 
e a cooperatividade estão fluindo através de nós, de-
vemos ter cuidado para não levar o crédito por essas 
qualidades, pois elas não têm sua fonte em nós. Somos 
apenas o instrumento pelo qual e como Deus aparece, 
o instrumento pelo qual o bem aparece.

Quando somos chamados por um pedido de ajuda, 
não tentamos fazer um ser humano mau ficar bom, nem 
um pobre ser humano ficar rico ou ainda uma pessoa 
pecadora ficar pura, mas nos voltamos imediatamente 
para a realização do Cristo. Observe este ponto com 
cuidado: não tentamos adicionar o Cristo a uma pessoa, 
porque o Cristo não pode ser finito ou personalizado. O 
Cristo é infinito, o filho de Deus, o qual você é e que Eu 
sou, mas nunca podemos finitizá-lo ou personalizá-lo. 
Não tente prender sua realização do Cristo a uma pes-
soa, ou direcioná-la para uma pessoa, ou enviá-la para 
uma pessoa, ou acreditar que ela é a pessoa.

Este é um ponto muito difícil, mas que é absoluta-
mente essencial para o trabalho de cura: não coloque 
nenhuma forma de erro em seu paciente, mas não 
coloque nenhuma forma de bem nele. Quando você 
se senta para meditar no Tratamento, não há nada 
errado ou incorreto em ter uma realização momentâ-
nea como “Bem, eu estou dando um tratamento para 
o João”, mas deixe que isso seja o fim de qualquer 
pensamento sobre João ou quem quer que seja seu 
paciente. A partir de então, nem pense no paciente; 
solte o paciente completamente do seu pensamento. 
Volte-se para a compreensão do Cristo, mas lembre-
-se de que a realização do Cristo não virá se você 
insistir em manter seu paciente em primeiro lugar em 

sua mente. Da mesma forma, quando você se senta 
para meditar no sentido de dar um Tratamento para 
seu gato, cachorro ou pássaro, ou a colheita de bagas 
em seu jardim, ou a fruta em suas árvores, não tente 
visualizar o Cristo como residindo nessas coisas. Por-
que isso seria apenas tentar limitar aquilo que não 
pode ser limitado, e qualquer tentativa desse tipo só 
poderia resultar em fracasso.

Deixe-me ilustrar como isso funciona: SE EU RECE-
BER UM PEDIDO DE AJUDA DA SRA. LURDES, 
EU ME SENTO PARA LHE DAR AJUDA; MAS NO 
MINUTO EM QUE ENTRO EM MEDITAÇÃO, EU 
ME ESQUEÇO DA SRA. LURDES E ME VOLTO 
PARA O REINO DE DEUS PARA A REALIZAÇÃO 
DO CRISTO. DE DENTRO DE MIM VIRÁ ALGUM 
TIPO DE DESDOBRAMENTO, E ESSE SERÁ O 
ARBÍTRIO DE CURA. MAS SEJA QUAL FOR A 
NATUREZA DO DESDOBRAMENTO, NÃO ES-
TAREI TENTANDO LOCALIZÁ-LO OU LIMITÁ-
-LO ESPECIFICAMENTE A SRA. LURDES.

“Então,” você pode perguntar, “como a Sra. Lurdes 
recebe a ajuda?”

E a resposta é realmente um paradoxo. A Sra. Lur-
des recebe a ajuda porque, em minha meditação, sei 
que não existe Sra. Lurdes. A Sra. Lurdes representa 
apenas uma sensação finita estando em minha mente. 
Quando estou pensando na Sra. Lurdes, estou susten-
tando um senso finito do Cristo, porque na verdade 
não há Sra. Lurdes. Existe apenas o Cristo – o Cristo 
me aparecendo erroneamente como a Sra. Lurdes.

Você pode muito bem tentar manter uma foto ima-
ginária em sua mente e tentar curá-la para manter 
seu pensamento em uma Sra. Lurdes, uma Sra. Ana 
ou uma Sra. Alice. Manter em mente uma imagem 
finita que lhe foi apresentada como pessoa e depois 
tentar espiritualizar essa pessoa é o mesmo que ten-
tar curar, reformar ou enriquecer uma imagem men-
tal. NÃO FAÇA ISSO!!

Quando você receber uma ligação, “Dê-me ajuda” 
e responder com: “EU ESTAREI COM VOCÊ INS-
TANTANEAMENTE”. você deve imediatamente 
abandonar o paciente, conhecer a verdade específica 
sobre a alegação, reconhecê-la como a atividade da 
mente carnal e voltar-se para o centro do seu ser, 
para que Deus possa revelar-lhe Seu amado Filho – e 
esse será o Cristo . Você irá encontrar com sucesso, 
desde que você não tente fixar esse estado Cristo em 
uma pessoa finita.



15

Separe o erro do
seu paciente

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Setembro de 1959

Esse mesmo princípio se aplica ao problema da 
doença. Não é uma pessoa que está doente, 
embora ele possa estar entretendo (ocupando 

a mente) um senso de doença. Quebre o mesmeris-
mo pela percepção de que não há doença; nenhuma 
pessoa está doente; nenhuma condição está doente. 
A doença é um falso sentido; não é uma pessoa e ne-
nhuma pessoa tem uma doença. Desta forma, você 
separa a doença do seu paciente ou aluno. Então 
você será capaz de anulá-lo como uma crença, uma 
aparência, uma ilusão, como sugestão hipnótica, ou 
como qualquer um desses termos que, para você, sig-
nifica o “braço da carne” ou o “nada”.

Este princípio também pode ser aplicado a uma 
condição de falta e limitação. Como poderia alguém 
não ter qualquer coisa se é co-herdeiro de Cristo em 
Deus, como a Bíblia diz?

Em nossa verdadeira identidade, somos todos co-
-herdeiros de todo o reino celestial. Isso, no entanto, 
não altera o fato de que podemos estar tendo uma 
sensação de falta, desemprego ou infelicidade. Mas 
por que entreter um senso tão negativo?

Por que não rejeitá-lo entendendo: “Isto não é eu e 
isto não é meu. Este é um sentido universal que vem 
a mim para aceitação ou rejeição. Porque não é de 
Deus, posso facilmente rejeitá-lo. Tudo o que Deus 
não fez não foi feito ”.

Não faz diferença se o algo que se apresenta a você 
é na forma de pecado, doença, morte, falta, limitação 
ou traços errôneos de caráter, você tem o direito e a 
responsabilidade de perceber que o erro não é pessoal, 
mas um falso senso universal se apresentando a você 
para aceitação ou rejeição, algo que você pode rejeitar 
porque não é de Deus e, portanto, não tem existência 
como realidade ou condição. Além disso, porque não é 
de Deus, não tem lei para sustentá-lo. Tudo o que Deus 
fez – e somente aquilo que Deus criou – é sustentado 
pela lei, por uma lei espiritual, a lei de Deus, o Espírito.

Seja qual for a imagem apresentada a você, ou 
quando, você pode imediatamente reconhecê-la 
como uma tentação de aceitar um falso sentido que 
flui da mente universal, que é um nada e impotente 
para criar qualquer coisa. A mente universal só pode 
apresentar imagens ou aparições. No estágio atual 
de seu desenvolvimento, essa percepção deve che-
gar até você com a força e o poder de um princípio 
definido e reconhecido por uma prática contínua de 
momento a momento.



16

Reconhecer a natureza
impessoal do mal

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Setembro de 1959

Entenda que você nunca deve personalizar o 
erro; você nunca deve olhar para alguém como 
um pecador ou considerar qualquer pessoa 

como a fonte de qualquer forma de mal, mas imedia-
tamente elimine a condenação da pessoa e perceba: 
“Não, isso não é uma pessoa. Este é o senso universal 
do mal, a mente carnal”. Se o pecado nos tenta de 
uma forma ou de outra – na forma de ganância, luxú-
ria, ambição louca ou alguma forma de indulgência 
pessoal do senso -, é apenas um sentimento de peca-
do que vem a nós para aceitação ou rejeição.

Em nosso estado não iluminado, vendo apenas a 
aparência, podemos julgar alguém: “Você é um assas-
sino”, e outro: “Você é um ladrão”, e outro: “Você é 
um adúltero“, ou ainda de outro ” Você é desagradá-
vel ”; e, ao fazer isso, estamos dando falso testemu-
nho contra o nosso próximo, porque Deus é nosso 
próximo.

A partir do momento em que reconhecemos que 
todo erro é impessoal, nunca mais culpamos uma 
pessoa – nem nós mesmos – por qualquer forma de 
mal, lembrando que toda forma de mal é tão impes-
soal quanto toda forma de bem. Além disso, nunca 
podemos receber crédito por ser bom, justo, benevo-
lente, moral, honesto, leal ou fiel. Quaisquer dessas 
qualidades que possuímos são qualidades de Deus 
e representam Deus expressando a si mesmo como 
nossas qualidades, características e natureza indivi-
duais. Qualquer que seja o mal que possa estar se 
expressando através de nós em um dado momento, 
é o grau em que estamos aceitando a mente carnal 
como poder e, de forma ignorante ou descuidada, 
permitindo que ela funcione em nós.

O Mestre disse: “Conhecereis a verdade, e a ver-
dade vos libertará.” Temos de conhecer a verdade 

conscientemente e, até que a mente carnal esteja 
completamente morta em nós, temos de conhecê-la 
constantemente. Isso, no entanto, não significa es-
tabelecer dois poderes e começar a nos proteger de 
um deles ou temer um deles. A mente carnal não é 
algo a ser combatido, vencido, elevado ou destruído: 
é para ser reconhecido como um nada, o “braço da 
carne” – nunca pessoal.

Se personalizarmos o erro em qualquer forma, nós 
nos tornamos a vítima dele e somos os cegos que li-
deram os cegos. É por isso que é uma prática incor-
reta advertir um paciente ou aluno: “Você deve ser 
mais amoroso” ou “Você deve ser mais indulgente” 
ou “Você deve ser mais grato”. Ao fazer tais declara-
ções estamos personalizando o erro.

Se descobrirmos que um paciente não é amoroso, 
bondoso ou gentil, isto é, não é espiritual, então va-
mos aliviar esse paciente do fardo ao perceber: “Essas 
qualidades negativas não são pessoais. Eles são parte 
da mente carnal e a mente carnal é um nada ”.

Se um paciente disser: “Oh, meu problema é tenho 
ódio”, ou se o praticante explicar: “Percebi que você 
é muito cheio de ódio e malícia”, o erro foi preso ao 
indivíduo com tanta segurança que a cura se torna 
uma impossibilidade.

Por outro lado, se detectarmos essas qualidades 
indesejáveis, então vamos rapidamente reconhecê-
-las como um sinal de que esse indivíduo está sendo 
manipulado por aquela mente universal, ou carnal, 
que se forma dessa maneira particular, mas que é um 
nada, e, portanto, por causa de seu próprio nada, não 
pode usar o filho de Deus como um caminho, como 
um canal ou como um instrumento. O fato de seu 
nada não lhe dá presença, nenhum poder e nenhuma 
lei com a qual sustentar suas atividades.



17

Nenhuma Interferência 
Mental na Cura Espiritual

Joel – Cartas do Caminho Infinito
Setembro de 1959

Tenha isso muito bem claro em sua consciên-
cia, nunca tente enviar seu pensamento para 
uma pessoa, pois então você está apenas se 

entregando a uma forma de telepatia mental. Na sua 
meditação, não tente entrar no pensamento de seus 
pacientes ou alunos. Isso seria interferência mental. 
No plano humano realmente uma pessoa com bons 
motivos e intenções pode ajudar alguém com o po-
der do pensamento, isto é, com o poder de sua mente; 
mas, por outro lado, existe tanta possibilidade do uso 
indevido desses poderes, e é aí que entra a bruxaria e 
a feitiçaria. Nunca tente entrar na mente de seus pa-
cientes ou alunos, porque você não está funcionando 
no plano humano da mente. O que você deve fazer é 
tornar-se um tabernáculo com Deus em sua própria 
consciência; e quando você faz isso, então há um vín-
culo espiritual entre você e seus pacientes e estudan-
tes, que não tem nada de natureza pessoal ou finita.

Se você seguir o ensinamento do Caminho Infinito, 
nunca interferirá mentalmente em ninguém, porque 
nesse ensinamento o poder da mente não é usado, 
exceto como uma canal de consciência para nos lem-
brarmos da letra correta da Verdade. Você não coloca 
na mente do seu paciente, nem projeta seu pensamen-
to para ele. Mais uma vez eu alerto os alunos contra 
essa prática incorreta: Não projete seu pensamento 
para seu paciente e nunca use as palavras “você”, 
“ele”, “ela” ou “isto”. Quando você está conhecendo a 
verdade, saiba dentro de si mesmo e não permita que 
sua mente penetre no domínio de qualquer outra pes-
soa, porque isso estaria personalizando o erro.

Dê todos os Tratamentos que você quer dar, dê a 
si mesmo.

Perceba e lembre-se de toda a verdade que puder, 
até chegar a esse lugar onde seu pensamento se acal-
ma e você não precisa mais pensar. ENTÃO DEIXE 
O ESPÍRITO DE DEUS FALAR COM VOCÊ, E O 

CRISTO ABRANGERÁ TUDO O QUE FOR NE-
CESSÁRIO.

Nunca acredite que é sua função se perder na vida 
pessoal, e certamente não na mentalidade, de seus 
pacientes ou de seus alunos.

Quando alguém me procura ajuda, ele não faz par-
te do meu pensamento humano, e meu pensamento 
humano nunca se torna parte dele. Eu permaneço 
dentro de mim, esperando a realização da Presença 
de Deus, e deixo que o fato de que ele tenha me pro-
curado como ajuda seja o elo de ligação. Nenhum 
pensamento humano meu faz isso.

No meu trabalho interior, nunca me dedico ao 
pensamento humano e nunca dei um tratamento a 
ninguém. O tratamento é sempre uma Realização 
da Verdade. Meu trabalho é dirigido a mim mesmo, 
dentro de mim, no sentido de que eu conheça a ver-
dade do Ser, lembrando-me assim da Onipresença, 
da Unicidade, do único Poder, a única Presença, a 
única Lei, a única Vida; e então eu espero até que a 
Presença de Deus esteja sobre mim, e depois disso, 
aqueles que buscam ajuda sentem isso.

Enquanto você não estiver usando a verdade para 
qualquer ganho pessoal ou poder pessoal, ou a fim 
de ganhar domínio sobre qualquer um, e enquanto 
você não estiver permitindo que o seu pensamento 
seja enviado para o seu paciente, você está perma-
necendo nos princípios do Caminho Infinito. O Ca-
minho Infinito não é uma ciência mental. O único 
tratamento que conhecemos é o autotratamento. O 
tratamento é apenas para o propósito de se elevar 
até onde você pode alcançar um ponto na consci-
ência em que você pode liberar a letra da verdade e 
esperar que o Espírito de Deus faça o trabalho. Então 
você será uma bênção para todos, porque você não 
está mantendo ninguém em condenação, nem está 
tentando usar alguém ou se beneficiar às custas dele.



18

A Impersonalização
do bem e do mal

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Setembro de 1959

MUITOS anos atrás, a revelação me foi dada 
que o erro é inteiramente impessoal: Na 
verdade, não existe tal coisa como um ho-

mem ou uma mulher má – nunca houve e nunca ha-
verá. Quando essa revelação veio a mim nos primei-
ros anos de minha prática, vi que, ao impensalizar o 
erro em todas as formas, o fardo foi imediatamente 
tirado de mim e de todos os que me pediam ajuda.

Talvez não haja muitos homens ou mulheres em 
plena posse de suas faculdades mentais que acredi-
tem que sempre viveram de acordo com seu mais alto 
padrão de direito, e certamente há poucas pessoas 
que não carregam um fardo de culpa, embora poucos 
tenham cometido roubo, adultério ou qualquer outro 
ato que o mundo classifique como um pecado maior. 
Todos, no entanto, têm sido culpados por não amar a 
Deus supremamente e por não amar o próximo como 
a si mesmo, isto é, não fazer aos outros o que gostaria 
que fizessem a ele.

Independentemente da profundidade do pecado 
que possa ter havido em sua experiência, ou que 
possa até estar lá agora, “agora não há condenação” 
porque na verdade esse pecado não é de você. Se 
você acreditasse que esses pecados de omissão ou co-
missão eram culpa sua, você não vê como pode ser 
sobrecarregado com um fardo de culpa tão grande 
que nunca poderia esperar subir acima dele? Em vez 
de se condenar, seja rápido em reconhecer que o que 
você fez ou deixou de fazer não foi sua culpa, mas sim 
realmente sua ignorância de como evitar que você 
faça essas coisas. O pecado é uma condição universal 
impessoal, baseada originalmente na crença em dois 
poderes, bem e mal, apresentados em suas muitas e 
variadas formas.

A percepção disso para você ou para seus pacientes 
ou alunos imediatamente livrar um peso do seus om-
bros, assim como de seus pacientes e alunos. No en-
tanto, em nenhum sentido isso deve ser interpretado 
como permissão aberta para sair e repetir a ofensa. O 
Mestre sempre indicou que, embora ele não conde-
nasse os pecadores, eles deveriam ir e não pecar mais.

Em todos os escritos de O Caminho Infinito, você 
encontrará este princípio da impersonalização do 
bem e do mal colocado diante de você para sua assi-
milação e demonstração. Neste ponto, deve ser útil 
voltar e ler as passagens que tratam da natureza im-
pessoal do bem e do mal e começar seriamente a pôr 
esses Princípios em Prática.



19

Seletividade Espiritual
nos Relacionamentos

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Agosto de 1959

Quando percorremos esse caminho espiritual, 
descobrimos que as pessoas andam conosco 
ou são levadas para longe de nós. Você pode 

provar isso se, ao final de um, dois, três ou cinco anos, 
você der uma olhada para trás nos amigos ou inimi-
gos do passado. Onde estão esses amigos que você 
teve há alguns anos? Muitos desapareceram da sua 
vida. Você não fez nada para se livrar deles; eles fo-
ram eliminados naturalmente. Isso não significa que 
o desastre os superou. Pelo contrário, eles podem ter 
feito melhorias progressivas no seu mundo, de acor-
do com seus próprios padrões de progresso, mas eles 
não podiam ou não se importavam em seguir o seu 
caminho, e assim seus caminhos se separaram.

No entanto, ao mesmo tempo em que esta separa-
ção dos ex-associados tem acontecido, você prova-
velmente atraiu para si aqueles da sua casa espiritual, 
aqueles que eram do seu próprio estado de consciên-
cia, e enquanto você pode ter muito menos amigos 
do que você tinha antes, a qualidade dessas amizades 
mais do que compensaria a quantidade. Os amigos 
que você atraiu para si mesmo em sua jornada espi-
ritual ascendente estão tão completamente na mes-
ma consciência de Deus que eles satisfazem todas as 
necessidades de sua experiência. Você não precisa de 
números. Os números não são importantes. Um, dois 
ou três desses amigos espiritualmente sintonizados 
podem realizar a vida de uma pessoa no plano espiri-
tual, embora ele ainda possa ter um grande número 
do que o mundo chama de conhecidos.

Devemos parar com isso, olhando para fora de nós 
mesmos para as pessoas e reclamando: “O que você 
está fazendo comigo?” E ao mesmo tempo, devemos 
lembrar que a bondade e a caridade das pessoas é o 
brilho de Deus. Jesus disse: “Por que me chamas bom? 
não há bom senão um, este é, Deus.” Esse é um prin-
cípio de harmonia em nossa vida, mas só pode nos be-
neficiar em proporção à medida que o adotamos como 
princípio em nossa experiência e o vivemos:

“De agora em diante , Não ficarei ressentido com 
aqueles que me usam inoportunamente, me perse-
guem ou abusam. Eu não ficarei ressentido com aque-
les que mentem, trapaceiam e defraudam. Eu não 
ficarei ressentido com aqueles que são ingratos ou in-
satisfatórios de qualquer forma, maneira ou condição, 
porque agora sei que ninguém tem a vontade ou o po-

der de praticar o mal, e quando um indivíduo parece 
ser o instrumento para o mal mas isto o que é apenas 
a mente carnal. Tomei o nome de Deus e percebi que 
Deus é minha verdadeira identidade, e se Deus é mi-
nha verdadeira identidade, meu bem pode vir de qual-
quer lugar, exceto de dentro de mim mesmo. ”

Você começa a ver como todo o sucesso ou fracasso 
de sua vida tem sua base em você – não naquilo que 
os outros fazem a você ou naquilo que os outros evi-
tam fazer por você?

Você tem o poder dentro de si para estabelecer uma 
vida bem-sucedida e harmoniosa.

O princípio é que, independentemente do que você 
acha que sua esposa, marido, filho, pai, empregador 
ou empregado está fazendo com você, você deve tor-
nar sua unidade consciente com este princípio nesta 
realização:

“Eu e meu Pai somos um.” A atividade de Deus, 
ou Verdade, em minha consciência é a única lei para 
o meu ser e curará ou removerá qualquer coisa ou 
alguém que se oponha à sua atividade espiritual.

Você pode subir alto o suficiente para viver este 
princípio?

Você fará disso uma questão de realização diária?
Deus é a minha verdadeira identidade: Deus é a fonte 

do meu suprimento, a fonte da minha satisfação, a fon-
te da minha renda, e Deus é a fonte do meu negócio, 
minha casa, minha segurança e minha proteção. Escon-
dido com Cristo em Deus, que perigo pode vir perto da 
minha morada? Se Deus é meu santuário, minha força 
e fortaleza, então tenho apenas que descansar na com-
preensão de Deus como meu ser. Eu vivo, me movo e 
tenho o meu ser em Deus, e nenhum mal pode se apro-
ximar da minha morada por causa da minha compreen-
são de Deus como minha verdadeira identidade.

Não é função de ninguém no mundo me fornecer 
renda, segurança, atividade, clientes, pacientes ou 
estudantes. Que tudo deve acontecer como a ati-
vidade de Deus no centro do meu ser, porque tudo 
acontece dentro de mim. Então esta verdade que eu 
sei sai e endireita os lugares tortos, atrai a mim mes-
mo e me separa daqueles que não têm o direito de 
fazer parte da minha casa espiritual.

A consciência da verdade dentro de mim se torna 
a lei da minha vida e a lei para todos aqueles que se 
trazem para mim.



20

Nenhum poder além de 
Deus pode agir sobre você

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Agosto de 1959

Não importa o que aconteça a você no mundo 
exterior, você chega a este acordo e reco-
nhecimento: “Somente a atividade da Sabe-

doria Divina é poder”. Você não pode falar sobre a 
aliança de Deus e a totalidade do poder de Deus, e 
então perguntar:

“Me questiono porque eu não recebo esta cura; Me 
questiono que poder está operando nesta situação além 
de Deus; Me questiono o que está me impedindo.”

Você vê como essa atitude se torna impossível se 
você percebe a verdade da aliança de Deus? Alguma 
mudança deve ocorrer em seus pensamentos e ações 
no momento em que você se convencer de que não 
há poder separado de Deus e que o homem não tem 
poder sobre você.

Você não pode culpar as estrelas e dizer que elas 
têm poder sobre você, porque Deus fez as estrelas 
e os planetas, então eles também devem ser cami-
nhos pelos quais o bem opera em sua experiência. 
Não adianta atribuir seus problemas à sua data de 
nascimento, ao seu horóscopo ou às linhas da palma 
de sua mão. Deus fez as linhas da palma de sua mão 
e elas devem ser caminhos para a expressão do bem. 
Deus fez tudo o que foi feito.

Pouco a pouco, você começa a retirar o poder do 
homem, primeiro desenvolvendo a habilidade de ver 
que o homem não pode lhe dar nada e que o homem 
não pode reter nada de você. Você é receptivo e res-
ponde apenas ao governo de Deus. Somente a Única 
Mente é a lei para o seu ser.

Então, por que alguém mais é responsável por seus 
problemas?

Qual é o uso de culpar alguém por ter lhe dado 
muito ou por não ter lhe dado o suficiente, quando 
a verdade real é que Deus é a lei para o seu ser e 
Deus é a vida e o amor do seu ser. Se você olhou para 
qualquer outra pessoa, a culpa foi sua. Você colocou 
sua fé em príncipes, então por que você deveria cul-
par alguém por tê-lo traído quando você não tinha o 
direito de olhar para ele em primeiro lugar? Só Deus 
deveria ter sido sua confiança e sua dependência.

A segunda coisa que acontece na sua experiên-
cia é que você começa a retirar o poder das coisas, 
circunstâncias e condições. Nada de fora tem poder 
sobre você ou sobre seus assuntos. Por exemplo, se 
você está dirigindo na estrada, deve entender que a 
vida que é Deus não está à mercê da estupidez, do 
descuido ou da indiferença – nenhuma dessas coisas 
é poder. Admitindo que no nível humano de consci-

ência existe essa tal coisa como estupidez; concedido 
que existe esta tal coisa como descuido ou dirigir bê-
bado. Mas mesmo que essas coisas existam, elas são 
poder? Eles podem ter poder sobre a vida que é Deus, 
e existe alguma outra vida? Eles podem ter poder so-
bre a mente ou corpo de Deus? Existe alguma mente 
ou corpo além de Deus? Alguém tem alguma outra 
mente que não a de Deus? São aquelas qualidades 
humanas de indiferença ou descuido, que parecem 
estar operando através dele, poder?

Você pode aplicar esse princípio a todas as formas 
de vida – cobras, tubarões, insetos venenosos. Você 
pode aplicá-lo a qualquer coisa que exista no mundo 
– infecção, contágio, germes – perguntando a si mes-
mo: “Se Deus fez tudo o que foi feito, essas coisas são 
saídas ou caminhos para algo além de Deus?”

NENHUM ALÉM PODER DE DEUS PODE 
AGIR SOBRE VOCÊ

Se você tem entretido uma sensação maligna de 
alguma pessoa ou condição, neste momento de de-
dicação, purifique-se de tais crenças. Em todo este 
mundo, não existe uma pessoa ou condição má que 
tenha dentro de si qualquer poder do mal. Indepen-
dentemente do que possa ser, independentemente 
de quão venenosa ou mortal sua aparência possa ser 
neste momento, você removerá sua picada, sua natu-
reza aparentemente destrutiva, se puder olhar para a 
pessoa ou condição com essa convicção:

Você não tem poderes do mal, porque não há ne-
nhum. Eu o rotulei erroneamente, e o mundo o ro-
tulou erroneamente, quando afirma que você é mau, 
perigoso ou destrutivo. Eu sei que isso não é verdade, 
porque eu sei que em todo o universo não há nenhu-
ma pessoa, coisa ou condição que tenha qualquer 
qualidade de mal, qualquer poder do mal ou qual-
quer poder de destruição. Existe apenas Deus.

Se eu andar “pelo vale da sombra da morte, não te-
merei mal algum” porque não há mal nessa condição. 
Embora eu pareça estar consumido pela doença, não 
mais a temerei, pois não tem dentro de si nenhum 
elemento de destruição, nenhum elemento de dor, 
nenhum elemento de morte. É em si mesmo nada, já 
que todo poder está em Deus.

Não vou julgar pelas aparências, mas vou reter todo 
o julgamento quanto ao bem ou ao mal e permanecer 
firme na compreensão de que somente Deus é bom. 
Mesmo isso que eu tenho odiado não é mal; mesmo 
isso sobre o qual venho me perguntando o porquê ou 
como isso poderia se intrometer em minha morada, 



21

agora sei que não é mal – não tem qualidades do mal, 
e ele ou ela não tem qualidades do mal.

Nada é bom, nada é mal: Tudo o que é, é de Deus 
e, portanto, espiritual – acima da qualidade, acima 
da quantidade. No reino de Deus, não há qualidade 
nem quantidade: existe apenas infinidade, eternida-
de, imortalidade – um estado divino de ser que não 
tem opostos, nem bem nem mal, mas apenas puro ser 
espiritual.

A totalidade de Deus e a bondade de Deus, o poder 
de Deus e a lei de Deus, permeiam-me, este universo, 
todo ser e todas as condições.

Os milagres da Graça entram em sua experiência 
na medida em que você retira todos os rótulos do 
mundo dos homens e mulheres, das condições, coisas 
e circunstâncias, e não fala mais uma linguagem de 
comparações, mas reconhece Deus como o Princípio 
Criativo de todos, e, portanto, tudo como espiritual.



22

Os puros de coração
são intocados pelo mal

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Agosto de 1959

Ninguém pode desafiar a Deus e, mais espe-
cialmente, ninguém pode desafiar a Deus 
quando se depara com alguém que conhece 

a Verdade. É um fato que o pecador aparentemente 
parece florescer por algum tempo e as instituições do 
mal parecem dominar o mundo humano. E por que 
isto acontece?

Porque não há compreensão deste Princípio. Mas 
que qualquer um tente fazer maquinações más con-
tra uma pessoa de mente pura, e logo verá não ape-
nas que seu poder do mal é destruído, mas que, se 
ele não consertar seus caminhos, ele eventualmente 
se destruirá. O mal sempre corre solto até atingir os 
puros de coração.

Este ponto é bem ilustrado no caso do hipnotizador 
que estava tentando entreter os membros de uma fa-
mília de metafísicos, hipnotizando-os e descobrindo 
que ele não só não poderia hipnotizar ninguém no 
grupo, mas quando, numa tentativa final de mos-
trar suas habilidades, ele decidiu hipnotizar sua es-
posa com quem ele sempre teve sucesso até aquele 
momento, ele descobriu que ele não poderia sequer 
hipnotizá-la. Ele havia se deparado com os puros de 
coração – aqueles que estavam conscientes de ape-
nas uma Única Mente e Um Poder operando naquela 
sala. Isso anulou a crença de que uma pessoa tinha 
uma mente que poderia ser usada sobre outra pes-
soa. Enquanto todos na sala acreditassem que havia 
duas mentes, o grupo poderia ser hipnotizado; mas 
quando surgiu uma pessoa que tinha uma convicção 
suficientemente forte de que havia apenas uma men-
te na sala, uma mente que não poderia ser destruti-
va para si mesma, então o hipnotizador não poderia 
operar com sucesso.

Portanto, assim será em sua experiência individual 
e na minha quando nos tornarmos puros de coração, 
o que significa o momento em que chegamos à con-

vicção de que Deus é a mente de cada um de nós 
e que nenhum de nós tem qualidades ou atividades 
separadas ou à parte da atividade daquela Mente 
Única, e que nenhuma outra mente está operan-
do e nenhuma outra mente pode operar. Somente 
as qualidades e atividades que emanam da Mente 
Única estão expressando e essas são qualidades de 
inteligência, qualidades de amor e vida, qualidades 
do ser puro. Então deveria haver alguém em nossa 
experiência que poderia tentar nos hipnotizar ou nos 
prejudicar, suas tentativas seriam anuladas, e ele não 
teria poder sobre nós.

Vamos nos tornar individualmente puros da mente, 
isto é, chegar à compreensão de Deus como mente, 
vida e alma individuais. Então somente as qualidades 
de Deus podem fluir de nós para o mundo. Vamos 
contemplar o Cristo sentado entre os olhos de cada 
indivíduo; nos deixe contemplar só o Cristo como a 
substância e lei de toda condição; e então não haverá 
dualidade em nossa consciência, e nenhuma duali-
dade pode retornar a nós.

Por essa percepção, nós nos tornamos uma avenida 
para a saída do bem, mas fazemos mais do que isso. 
Ao perceber a universalidade dessa verdade, impedi-
mos que qualquer mal se aproxime de nossa morada. 
Em outras palavras, anulamos a atividade do mal no 
indivíduo, como fez Jesus com Pilatos: “Não poderias 
ter poder algum contra mim, a não ser que te fosse 
dado do Alto”.

Você descobrirá que, ao se dedicar diligentemente 
a essa ideia, nunca mais olhará para o “homem cuja 
respiração está nas narinas” para qualquer coisa. Isso 
não significa que, se você quiser alguma ajuda, não 
vai pedir por um praticante. Certamente, você pode 
fazer isso, mas na verdade você não estaria esperan-
do a ajuda de uma pessoa, embora você esperasse vir 
através dele como a atividade do Amor Divino.



23

Sua Consciência é a Lei 
para sua experiência de vida

Joel – Cartas do Caminho Infinito
Agosto de 1959.

Você nunca mais será capaz de culpar uma pes-
soa, uma circunstância ou uma condição pelas 
desarmonias de sua vida, porque você reco-

nhecerá que não existe nada que entre em sua experi-
ência que contamine ou faça uma mentira, nada que 
o “homem, cuja respiração está em suas narinas” pode 
fazer com você, mas é o que emana de sua própria 
consciência que é a lei para sua experiência de vida.

Isso não é de forma alguma uma negação do fato de 
que em nossa experiência humana nós, e o resto do mun-
do, estamos diariamente enfrentando os mesmos males 
que sempre atormentaram a humanidade e que, em vez 
de diminuir, parecem estar aumentando. Nos libertar dos 
males que nos afligem e depois ajudar os outros a alcan-
çar sua liberdade é o objetivo do Caminho Infinito.

Alcançamos essa liberdade através da revelação que 
nos foi dada que todo os males do mundo, desde o 
começo até o fim de todos os tempos – aqueles que 
nos afetam individualmente, nacionalmente e univer-
salmente – devem ser reconhecidos como a emanação 
ou expressão do que Paulo chamou de “mente carnal”, 
o que a metafísica denominou “mente mortal”. ”E que 
a Bíblia descreveu como “mente carnal ”; mas então 
devemos dar o próximo e último passo o qual é … que 
esta mente do mal não é mente porque não é criada 
por Deus e não tem lei de Deus para sustentá-la. O 
que nos liberta é a impersonalização do mal e a com-
preensão de que existe apenas como poder temporal 
ou “braço da carne” e, portanto, não é poder.

Foi Jesus quem disse: “Não é o que entra pela boca que 
contamina o homem; mas o que sai da boca, isso conta-
mina o homem.” Naquela declaração do Mestre, toda a 
responsabilidade é colocada onde ela pertence – não é o 
que entra na boca, não é o que entra na mente, não é o 
que vai em você, mas o que sai. Existe a sua responsabili-
dade. É isso que te eleva acima do monte de marionetes 
do seres humanos comuns e te faz mestre de seu destino 
e capitão de sua própria Alma. Isso é determinado não 
por palavras, mas pela convicção mantida na consciên-
cia. Você acredita que “o homem, cuja respiração está 
em suas narinas” ou nos “príncipes deste mundo”, podem 
lhe dar alguma coisa? Você acredita que eles podem reter 
qualquer coisa ou tirar alguma coisa de você? Se você faz 
isso, é o que está saindo de sua consciência, e é isso que 
corrompe, destrói e torna toda a sua experiência de vida 
um desapontamento e fracasso. Tudo depende do que 
você entretém na consciência.

Qualquer incapacidade de ser mestre em sua experi-
ência de vida, pelo menos naquelas que ocorreram an-
tes de você entrar na verdade, deriva do seu fracasso em 

assumir o domínio consciente sobre a sua vida, porque 
você estava vivendo na ignorância dos princípios da vida 
que lhe dão domínio sobre as circunstâncias e condições. 
Por exemplo, acreditar no poder da infecção, do contágio 
ou dos germes, acreditar na inevitabilidade de acidentes 
ou em acidentes como um ato de Deus ou acreditar em 
qualquer influência destrutiva é meramente o resultado 
da ignorância. Você nasceu naquelas crenças, educou-
-se com elas, e essas crenças tornaram-se seu mestre, de 
modo que, se você se sentasse em uma corrente de ar 
gelado, teria que ficar resfriado porque tinha que seguir 
o padrão estabelecido de reação e se estivesse fora na es-
trada e encontrou um motorista imprudente, qase certa-
mente você se machucaria. Nada disso foi culpa sua: foi 
devido à sua ignorância da lei espiritual.

No momento em que você experimenta a sabedoria 
espiritual, toda a situação muda. Você não pode mais 
ser enganado pela ignorância em massa, nem ser viti-
mado por ela. Agora você sabe o que é a lei e que o 
princípio é a totalidade de Deus e o nada de qualquer 
outra coisa que afirma ser poder. Na medida em que 
você coloca poder em qualquer pessoa, nesse nível essa 
pessoa pode exercer poder sobre ou contra você. Na 
medida em que você percebe que todo poder está em 
Deus, na mente e na alma do indivíduo, então o único 
poder que qualquer pessoa pode exercer sobre você é 
aquele poder que emana de Deus. Você é o controlador 
do que acontece com você, não as pessoas em sua casa, 
seu conjunto social, comunidade ou mundo.

Se você acredita que é vítima da ingratidão de uma 
pessoa ou do benefício da gratidão de outra pessoa, você 
se responsabiliza por essas mesmas coisas. Se você acre-
dita que é beneficiário de alguma bondade, benevolente 
e filantropia, mas também vítima da maldade de outra 
pessoa, você impõe essa lei a si próprio, porque tudo o 
que sai de sua consciência determina qual será a lei em 
sua experiência de vida, seja de discórdia ou harmonia, e 
ela irá manter ou destruir a integridade de sua existência:

Nenhum homem ou mulher tem o poder do bem 
ou do mal na minha experiência. O único poder que 
existe, está em e de Deus, que é a mente individual, a 
vida, a alma e a consciência. Portanto, toda pessoa que 
conheço é uma avenida de bem em minha experiência.

Há algumas pessoas que não se permitirão ser canaias 
para o bem em sua experiência, independentemente da 
medida de sua realização, mas essas pessoas são eventual-
mente removidas de sua experiência para um lugar onde 
elas não podem exercer qualquer poder com relação ao 
mal sobre você. Aqueles que entram em sua experiência 
com qualidades negativas são curados ou removidos.



24

Elevando-se acima
do senso pessoal

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Agosto de 1959

Tomar essa atitude é eliminar o sentido pessoal 
de “eu”. Ao “morrer diariamente” para o senso 
pessoal de si mesmo, você não reage mais aos 

medos, crenças, condenações e agravos do mundo; e, 
portanto, você é indiferente a eles e eles não se in-
fligem com relação a você. Qualquer demanda que é 
feita sobre você não é feita sobre você, mas sobre o 
Cristo do seu ser. Portanto, você não tem o direito de 
reagir a isso. Lembre-se sempre de que as provações e 
tribulações do mundo nunca se aproximam da morada 
da pessoa que habita “no lugar secreto do Altíssimo”, 
que vive e se move e tem seu ser na consciência de 
Deus. Estar estabelecido na consciência de Deus sig-
nifica entender, em primeiro lugar que Deus é a sua 
consciência e, portanto, você nunca aceita nada como 
pessoal para você, mas deixe que a Consciência Divi-
na de você cuide dele; e em segundo lugar, que Deus 
é a consciência de todos os seres, e assim, se alguma 
discórdia ou desarmonia parece entrar em sua experi-
ência, você entenderá que não é de qualquer pessoa, 
mas de um sentido ilusório dele, que chamamos de 
“homem, cuja respiração está em suas narinas ”, e dele 
diz,“ pois de onde ele deve ser contabilizado?”

Entrar nesse sentido mais elevado da vida significa 
superar o sentido pessoal da vida. Em outras palavras, 
significa elevar-se a um lugar na consciência em que 
“os dardos inflamados dos iníquos” não mais o to-
cam. Mesmo assim, não há garantia de que o mundo 
não fofoque ou espalhe rumores sobre você, ou que 
ele não possa disparar balas contra você. Pode fazer 
todas essas coisas, mas a resposta é sempre a mesma:

“Que diferença faz, pois o Eu de mim é Deus, e 
nunca posso ser ferido?” Enquanto você viver no 
sentido de que apenas as qualidades e as atividades 
de Deus podem fluir de você, que diferença faz o que 
o mundo faz a você ou a mim?

Toda a experiência da Crucificação serviu como 
prova de que até os pregos, a cruz e a espada não ti-
nham poder. Além disso, provou que nem a oposição 
e o ódio da igreja organizada, nem a pompa e glória 
temporal de Roma eram poder.

A ressurreição celebrada na Páscoa simboliza que 
o ódio humano à verdade não é poder, que as armas 
deste mundo – seus pregos e espadas – não são poder, 
e que a lei humana não é poder. Essa é a grande lição 
a ser tirada da Crucificação e da Ressurreição. A res-
surreição provou que qualquer que seja a forma do 
mal que nos é imposta, “em três dias”, podemos nos 
elevar acima dela. Em um curto período de tempo, 

podemos nos elevar acima de toda e qualquer forma 
de discórdia ou desarmonia se não apenas não a acei-
tarmos como um poder real, mas, além disso, não a 
aceitamos como sendo dirigida a nós como pessoas, 
mas realmente dirigido ao Cristo do nosso ser, e en-
tão estamos dispostos a ver o Cristo anulá-lo.

Onde e quando alguém está ressentido em relação 
a nós, demonstrando ciúme, inveja ou maldade, en-
gajando-se em uma competição acirrada, ou onde 
quer que haja ameaça de poder temporal ou falta de 
apreciação, ingratidão, fofoca ou boato, a resposta 
deve ser sempre a mesma:

Não faz diferença. “O homem cuja respiração está 
em suas narinas” não tem poder próprio para fazer 
qualquer coisa ou ser qualquer coisa, já que Deus é a 
mente do homem, e todo poder está centrado e ema-
nado de Deus. Nenhum dos Pilatos deste mundo tem 
poder sobre mim, a menos que venha do Pai no Céus.

Quando os filhos de Israel vieram gritando a Eze-
quias por causa do medo que tinham das grandes tro-
pas que estavam se aglomerando contra eles, ele res-
pondeu com calma segurança: “Seja forte e corajoso, 
não tenha medo nem fique consternado. . . Com ele 
é um braço de carne; mas conosco está o Senhor 
nosso Deus para nos ajudar.” Em outras palavras, o 
inimigo tinha apenas poder temporal e poder físico. 
O que foi isso para Ezequias e seu povo?

Eles tinham o poder de Deus.
Não seria estranho ter o poder de Deus e ainda te-

mer o que o homem pode fazer conosco? Dizem-nos 
para não temer o que o homem mortal pode fazer: “O 
Senhor está do meu lado; Não temerei; o que pode 
o homem fazer a mim?” Isso não deve ser interpre-
tado como significando que estamos sentados aqui 
com Deus, mas que o inimigo não tem Deus; isso não 
significa que temos um Deus aqui para nos defen-
der contra alguém mal lá fora. Não, isso significa que 
Deus é o único poder; e com a compreensão de Deus 
como o único poder, Deus então se torna a única voz 
que pode ser ouvida.

Não há nenhuma maneira na Terra pela qual pos-
samos estar convencidos de que o mal não é poder 
a menos que possamos ver que existe um Deus, que 
Deus É, e que aquele Deus que É, é o único poder, 
e que esse Deus é realmente a Lei, princípio e subs-
tância do ser individual. Acreditar que um Deus aqui 
em algum lugar é amor, verdade, justiça, misericórdia 
é fútil. Este Princípio divino é inoperante, a menos 
que entendamos que Deus é o princípio do ser indivi-



25

dual, que Deus é a lei e a substância e a atividade do 
indivíduo, você e eu, e do indivíduo ele e ela.

Até que você reconheça Deus como ser individu-
al, até que você possa ver Deus, não apenas como 
um bem universal, mas um bem universal individu-
almente expresso, não somente que Deus é um po-
der universal infinito, mas poder infinito universal 
individualmente expresso, só então você pode olhar 
para qualquer cada pessoa e saber, “O único poder 
que você tem é expressar Deus, ou deixar Deus se 
expressar através de você.” Então, quando alguém se 
levanta e vangloria ostensivamente, “Olha como eu 
sou grande! Eu posso crucificá-lo ”, você sorri por-
que sabe que Deus é a mente, a vida e a alma daque-
la pessoa em particular que se tornou o Pilatos em 
sua vida e que ele não poderia ter o poder de fazer 
outra coisa senão deixar Deus fluir.



26

A resposta do mundo
para nós é o resultado
de nossa reação a ela

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Agosto de 1959

Em nosso relacionamento com amigos, familia-
res e membros de nossa comunidade, logo per-
ceberíamos que diferença haveria, se em vez de 

criarmos antipatias ou ressentimentos.
Porque as pessoas não agem como achamos que 

deveriam agir, conseguimos manter nossa harmonia 
e equilíbrio espiritual percebendo que o homem não 
tem poder para estar certo ou errado, para fazer a coisa 
certa ou para fazer a coisa errada, porque todo poder 
reside em Deus, a Alma do homem, a vida do homem.

Se, em vez de reagirmos àqueles de nossa família 
que estão consistentemente tentando tirar vantagem 
de nós, daqueles que não são apreciativos, ingratos, 
impensados ​​e indelicados, devemos nos elevar acima 
de tais sugestões e perceber que não há ninguém em 
nosso lar que possa dar ou reter o bem – ninguém em 
nossa família que possa reter o reconhecimento ou a 
cooperação, com isto toda a situação mudaria.

Ao aplicar esse princípio, você descobrirá algo que 
aprendi no trabalho de cura e que a resposta do mun-
do para mim é o resultado direto da minha própria 
“reação” a ele. Em outras palavras, se alguém ligar e 
pedir ajuda para uma doença e eu aceitar isso como 
uma realidade e ficar com medo, com dúvida ou co-
meçar a trabalhar diligentemente para superá-la, a 
reação seria tão forte que a cura não ocorreria rapi-
damente. De fato, não haveria cura alguma até que 
eu pudesse superar qualquer “reação” ao problema.

Por outro lado, quando chega um chamado, se te-
nho consciência o bastante para responder: “E daí! 
O que é que isso pode fazer! Não tem poder aquilo 
que não foi concebido de Deus! Em si e por si mes-
ma, uma miragem não tem poder para cobrir a es-
trada com água, e em si mesma uma ilusão não pode 
fazer nada nem ser qualquer coisa”, e se esse estado 
de consciência é minha única reação ao problema, a 
cura pode ser instantânea, ou pelo menos será rápida.

Deve haver a mesma reação à injustiça, indelicade-
za e ingratidão, sempre aquela sensação de:

“Que diferença isso faz? Não tem nada a ver co-
migo. Se existe alguma injustiça, ela não é dirigida a 
mim – é dirigida para o Cristo, e o Cristo pode cuidar 
dela. Se existe alguma ingratidão, não é para mim – é 
uma ingratidão para com o Cristo, e o Cristo sabe 
como cuidar disso ”.



27

Domínio Consciente Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Agosto de 1959

Viver a vida espiritual significa abandonar o 
senso pessoal e chegar à compreensão de que 
não temos vida própria, mas que a nossa vida 

é realmente a vida de Deus expressa como nossa vida 
ou experiência individual.

Esta é a verdade sobre a nossa vida, mas mais do 
que isso, esta é a verdade sobre cada indivíduo na 
Terra, quer ele saiba ou não. Nessa compreensão, en-
contra-se um princípio que pode ser da maior impor-
tância em nossos relacionamentos uns com os outros.

Se quisermos abandonar o sentido pessoal da vida, 
devemos aprender a “morrer diariamente” para o ve-
lho homem, aquele que viveu sua própria vida, uma 
vida vivida estritamente de acordo com seus próprios 
desejos e para seus próprios propósitos. Embora não 
haja dúvidas de que muitas pessoas viveram suas pró-
prias vidas com propósitos muito altruístas, isso não 
significa necessariamente que essas vidas foram vivi-
das de acordo com a Lei Espiritual.

Uma vez que sua falta de egoísmo pode ter levado 
consigo uma atitude arrogante e rígida de ser bom 
humanamente e fazer bem humanamente.

A vida espiritual, no entanto, é um reconhecimento 
de que “eu de mim mesmo não posso fazer nada”, que 
o homem não tem a capacidade de ser bom ou ruim.



28

Vigilância eterna
é o preço da liberdade

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Julho de 1959

Porque o mundo clama por liberdade, não se 
deixe enganar em acreditar que quer liberdade. 
Pesquise os anais da história. Você pode encon-

trar qualquer nação que tenha alcançado a liberdade 
que foi capaz de mantê-la?

Sempre as pessoas que receberam liberdade em 
maior ou menor medida acabaram por perdê-la por-
que a motivação interior por elas não foi forte o su-
ficiente para mantê-las despertas ou suficientemente 
alertas para protegê-las, não o suficiente para fazê-las 
se sacrificarem à isto.

Assim como vocês que estão no caminho espiritual 
estão descobrindo que não podem alcançar espiritual-
mente sua saúde, sua liberdade econômica ou sua li-
berdade moral por qualquer método rápido ou desones-
to, assim, finalmente aprenderão que nenhuma nação 
pode manter a saúde física, a fibra moral, a solvência fi-
nanceira ou estabilidade política por auto-indulgência.

Para nós, a grande realização é que existe um Reino. 
Existe um Reino espiritual, um estado de consciên-
cia que é completamente governado por Deus. Nossas 
vidas são dedicadas ao estabelecimento desse Reino, 
na realidade, dedicado ao desenvolvimento do mesmo 
dentro de nosso próprio ser. “Na casa do meu Pai há 
muitas moradas” – nesse reino espiritual estão muitas 
e variadas mansões, todas elas harmoniosas, alegres e 
livres, traduzindo-se em modos de vida humanos, uma 
vida não vivida no topo de uma montanha.

Nem algum lugar, separado e à parte do mundo, mas 
viveu bem neste mundo e geralmente viveu de tal ma-
neira a tornar este mundo humano um lugar melhor, 
primeiro para você individualmente, e em segundo 
lugar para os outros que são levados a você, e então e 
assim por diante, em uma base cada vez maior.



29

Deixe a verdade
ser revelada do interior

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Junho de 1959

Que seja claramente entendido que a sabe-
doria do homem não é suficiente para dar 
a alguém as Verdades específicas adequadas 

para enfrentar um problema. Quando você é con-
frontado com problemas específicos, seja seu ou de 
outra pessoa, você não pode se apressar em busca de 
um memorando de alguma gravação que você tenha 
ouvido ou alguma passagem em um livro que você 
tenha lido para lembrar quais Verdades você deveria 
saber, porque , mesmo que você os encontrasse ins-
tantaneamente, eles não seriam muito úteis.

Quando você é confrontado com um problema de 
órgãos doentes ou funcionamento anormal do corpo, 
e se naquele momento você não tem firmemente fi-
xado em seu ser a Verdade de que “Eu” governo os 
órgãos e funções do corpo e que os órgãos e funções 
do corpo não o governa, não tente lembrar-se de al-
guma Verdade, mas imediatamente volte-se para o 
Pai interior e peça A Verdade, e deixe que essa Ver-
dade venha até você do interior.

O Caminho Infinito não é um método de memorizar 
e repetir Verdades que me foram reveladas. Não é a 
memorização de fórmulas. Não é uma maneira de ten-
tar ensinar a você quais Verdades saber, mas sim como 
descobrir A Verdade para que você possa aprender 
essa Verdade da mesma maneira que aprendi.

Toda Verdade nos é dada por Deus, e se você quer 
saber a Verdade sobre qualquer coisa – A Verdade Es-
pecífica – você não precisa ir a um livro para encon-
trá-la. Volte-se para o Pai interior. Se você achar que 
suas plantas estão murchando e não indo muito bem, 
não corra para um livro para ver qual Verdade você 
deve saber. Volte-se para o interior e, se for paciente, 
uma Verdade virá até você e logo suas flores olharão 
para você e começarão a sorrir. Não estamos tentando 
construir uma consciência espiritual baseada na me-
morização, no conhecimento ou em uma compilação 
exaustiva de fórmulas, afirmações e negações.

A razão para a ênfase na meditação em O Cami-
nho Infinito é ensinar-lhe onde e como ir para obter 
qualquer Verdade Específica que você precisa para 
qualquer problema específico. Você pode ser chama-
do nesta mesma noite para algum problema sobre o 
qual ninguém nunca ouviu falar. Nesse caso, obvia-
mente, seria inútil procurar em qualquer livro uma 
solução, porque ela não poderia ser encontrada ali. 
Você precisa aprender a voltar-se rapidamente – ins-
tantaneamente – para O Interior. Por mais estranho 
que pareça, você pode ser levado a abrir a Bíblia ou 

algum outro livro no lugar certo. Isso aconteceu mui-
tas e muitas vezes comigo.

Foi exatamente dessa maneira que o Livro: Inter-
pretação Espiritual das Escrituras surgiu. Os alunos 
vieram até mim e queriam saber algo sobre a Bíblia, e 
porque eu não conhecia o suficiente do meu conhe-
cimento humano para ensiná-los, toda semana antes 
da aula eu me aproximava e perguntava:

“Pai, que lição você quer para os alunos?”
Nesse estado de receptividade, encontrei alguma 

história toda vez que abri a Bíblia, e a interpretação 
daquela história foi então revelada a mim. Por ses-
senta semanas que continuaram com uma nova lição 
que se desdobrava à mim toda semana – uma que eu 
nunca tinha conhecido antes. Todas as aulas desde 
daquele tempo se desdobraram da mesma maneira 
sem o conhecimento prévio do que iria acontecer.

Existe uma Verdade específica para cada proble-
ma, e o lugar permanente desta Verdade está em sua 
consciência. Sua consciência é o lugar onde cada pe-
daço da Verdade é encontrado porque Eu sou a Ver-
dade. Eu, o Eu de você e Eu de mim, incorporamos 
a Verdade, tudo isso, não um pouco disso, mas tudo 
isso. Como estudantes, temos que aprender a entrar 
e recebê-lo do interior.

Você não sabe quando você busca dentro de si se 
você vai ser capaz de ir fundo o suficiente para en-
contrar a “pérola de grande valor” ou apenas pérolas 
cultivadas. Acontece muitas vezes que, nos momen-
tos mais inesperados, quando você não sonha que 
algo que realmente vale a pena seja passado, esse é 
o exato momento em que as verdadeiras “pérolas” 
se revelam. Geralmente, quando somos chamados a 
pedir ajuda, recebemos as jóias que constituem o ali-
mento, o vinho e a água para o resto de nossas vidas.

“O reino de Deus está dentro de você.” Não há nada 
a fim de que você possa buscar aquilo que não pode 
encontrar dentro de si mesmo. Quando você aprender 
a receber as respostas, descobrirá que recebe uma Ver-
dade, uma verdade específica para enfrentar cada pro-
blema, porque há uma verdade específica sobre cada 
problema que será revelado ao voltar-se sinceramente 
para Deus e em meditação em busca somente Dele.

Muitas vezes, surge a pergunta sobre se Deus sabe 
ou não sobre nossos problemas. Provavelmente não, 
mas quando você pergunta:

“Qual ou onde está o pão deste dia?”
A resposta pode vir: “Eu sou o pão, o vinho e a 

água”.



30

Ou se você deveria perguntar:
“Qual é a verdade sobre uma situação particular?
Você pode ouvir as palavras: “Eu sou a verdade”.
O problema dos órgãos e funções do corpo pode 

estar em primeiro lugar em sua mente, e então a Ver-
dade pode se revelar dessa maneira: “Eu governo os 
órgãos e funções do corpo. A Vida governa os órgãos 
e funções do corpo: os órgãos e funções não gover-
nam a vida ”.

Pessoas com problemas de paralisia, de músculos 
que não se movem, podem vir até você, e à medida 
que você vai para o interior, a resposta volta nova-
mente: “Eu sou a vida do corpo. Eu sou a atividade 
do corpo. O Espírito governa suas formações ”; ou 
surge alguma Verdade que faz com que você perceba 
que o corpo não é auto-agente, que em si mesmo não 
pode mover-se nem para o bem nem para o mal.

Minha unidade consciente com Deus constitui 
minha unicidade com toda a criação espiritual, com 
tudo que é necessário para o meu desenvolvimento. 
Como eu aprendi isso?

Isso foi transmitido do interior  – de dentro, mas 
teria sido comunicado a mim de dentro se eu não 
tivesse aprendido a meditar?

Não.

São nossas meditações que geram tudo o que preci-
samos saber a qualquer momento.

Se eu lhe desse a Verdade para um problema espe-
cífico – até mesmo uma lista completa de Verdades 
– isso não teria nenhum valor para você, porque para 
você seria apenas uma Verdade mentalmente perce-
bida, e não uma Verdade espiritualmente discernida. 
É somente a Verdade espiritualmente discernida que 
atende à sua necessidade. Por exemplo, nenhuma das 
palavras desta Carta são poder: é a palavra de Deus 
que é rápida e poderosa. Portanto, vá para dentro do 
reino de Deus e deixe a pequena voz silenciosa se 
pronunciar, e então, quando Ele proferir Sua voz, a 
Terra se derrete.

“Ele pronunciou sua voz, a Terra se derreteu.”
Se nos tornarmos tão proficientes na prática da 

Presença que podemos nos sentar em silêncio com 
a nossa atenção concentrada no Interior, a pequena 
voz silenciosa trovejará e toda a Terra do mal der-
reterá e desaparecer da nossa experiência. Pode vir 
como uma voz real; pode vir como uma visão; mas 
nenhuma destas serão necessárias: apenas uma coisa 
é necessária e é esperar até que haja uma agitação 
ou um sentimento que é nossa certeza de que Deus 
expressou Sua Voz.



31

Atingir o estado de:
Deus é tudo

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Junho de 1959

Algumas escolas de metafísica rejeitariam 
esse ensino de Tratamento Específico por-
que afirmariam que, visto que Deus é Tudo, 

o Tratamento Específico é desnecessário. Não nego 
que Deus é Tudo, mas desafio alguém a provar que 
a totalidade de Deus vai fazer muito por uma pessoa 
até que ela conheça a Verdade – e a Verdade que ela 
precisa saber deve ser uma Verdade Específica.

Por exemplo, uma Verdade Específica seria um re-
conhecimento de que você não vive porque seu co-
ração está batendo, mas que seu coração está baten-
do porque você está vivendo. Você não vive pelos 
órgãos e funções do seu corpo, mas a Verdade que é 
alimentada em sua consciência age sobre eles e eles 
operam harmoniosamente por causa do Eu do seu 
ser. “Eu” governo o coração, o fígado e os pulmões 
– todos os órgãos do corpo. Esses órgãos funcionam 
por causa do “Eu”. Não seria um modo de vida sem 
esperança acreditar que vivo por causa deles?

Isso significaria que, quando algo acontece com 
eles, “Eu” deixaria de existir, mas nunca “Eu” deixa-
rei de existir porque Eu sou a Vida Eterna.

Assim, a Verdade em sua consciência se torna uma lei 
para o seu corpo, para o seu negócio e para tudo em sua 
experiência de vida terrena. Isso não significa, porém, 
que toda vez que você recebe um chamado, alguma de-
claração específica da Verdade tem que surgir da consci-
ência, porque a Verdade torna-se tão arraigada em sua 
consciência que é Você. Quando esse dia chegar, sua úni-
ca resposta será um sorriso conhecedor, e esse será o fim 
do problema. Mas é o fim do problema apenas porque a 
parte de trás desse sorriso, bem estabelecido em sua cons-
ciência, está um conhecimento da Verdade.

O grande poeta místico, William Blake, escreveu 
que você não vê com os olhos, mas com os “seus” 
olhos. Existe um “Eu” que funciona através do corpo, 
mas o corpo não é o “Eu”. O corpo é um instrumento 
dado a mim, e tenho domínio sobre ele. O corpo não 
pode andar; “Eu” ando. A força não está nos mús-
culos: a força está no Espírito e Ele usa os músculos.

Isso é conhecer A Verdade. Para cada alegação re-
lacionada ao corpo e toda sugestão de mau funcio-
namento dos órgãos ou atividade física, existe uma 
Verdade; para cada problema de negócios, de uma 
forma ou de outra, existe uma Verdade; Para cada 
aparição de tempo ou clima desfavorável, existe uma 
Verdade – e essas verdades específicas devem ser 
sempre conhecidas.

De fato, em última análise, que todo o seu conheci-
mento pode ser reduzido à simples afirmação: “Deus 
é tudo”; mas quando você tiver conhecido Verdades 
específicas por dez mil ou mais casos, então você es-
tará convencido de que essas Verdades que tomaram 
a forma de palavras ou afirmações são verdadeiras, e 
que Deus realmente é tudo, e então você terá alcança-
do o Deus é tudo estado de consciência. Você saberá o 
que significa “Deus é tudo” e não será mais apenas um 
clichê. Quando as palavras “Deus é tudo” chegarem 
até você, com elas chegará a consciência de que Deus 
opera seu corpo, Deus ativa seu negócio, Deus gover-
na seu lar e Deus aparece como a Substância de seu 
suprimento. Deus é a Essência, a Substância, a Ativi-
dade, a Lei e a causa de todas as formas.

Você não vê, portanto, que as palavras “Deus é 
tudo” são insignificantes até que você tenha alguma 
compreensão de tudo o que Deus é?



32

Cura e ensino
andam de mãos dadas

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Junho de 1959

Quando você empreende um ministério de 
cura – e não necessariamente me refiro a se 
colocar em um consultório como um prati-

cante, mas apenas em seus lares quando as pessoas 
procuram por você – você será questionado sobre 
qualquer assunto que diga respeito à vida cotidiana. 
E você deve ser capaz de dar respostas satisfatórias a 
cada uma dessas perguntas.

Por exemplo, não há uma semana do ano em que 
alguém não me pergunte se deve ou não deixar sua 
igreja ou participar de uma igreja. Tais perguntas não 
devem ser respondidas categoricamente ou com uma 
generalização vaga como “Deus é amor”. Deve haver 
uma resposta específica, e tal resposta poderia ser: 
“Cumpra seu estágio atual. Se você sente a neces-
sidade de uma igreja, por todos os meios frequentar 
ou pertencer a uma.” Por outro lado, para a questão 
de deixar a igreja, uma resposta apropriada pode ser: 
“Não, não até que seja definitivamente estabelecido 
em você que você deve dar este passo. Quando isso 
estiver claro para você, você nem fará esta pergun-
ta – você irá em frente e agirá. Contanto que você 
esteja fazendo a pergunta, você não está pronto para 
retirar sua participação dela”. Quando você dá res-
postas como essas para esse tipo de pergunta, você 
não deixou seu aluno se debatendo, mas deu a ele 
algo em que pensar.

Alguém pode querer saber se deve ou não comer car-
ne. Para você dizer a ele que Deus é a verdade não vai 
ajudá-lo muito, mas você pode lembrá-lo de que ele pode 
viver apenas no nível de sua própria consciência. Se ele 
está em um ponto onde ele gosta de carne ou parece exi-
gir isso, ele deve continuar a comê-la. Quando não for 
mais necessário em sua experiência, o hábito de comer 
carne desaparecerá e ele não terá que fazer a pergunta.

Há centenas de perguntas que serão lançadas para 
você, cada uma exigindo uma resposta definitiva:

O que você acredita sobre a imaculada concepção?
Qual é o seu ensinamento em relação à ressurrei-

ção?
O que você sabe sobre a Ascensão?
Qual é o seu conceito de imortalidade?
O que você sabe sobre a natureza de Deus?
Qual é a sua compreensão da natureza da oração?
Se você não tem a compreensão e o plano de fundo 

necessários para ser específico em responder a essas 
perguntas, não apenas não pode ensinar os princí-
pios do Caminho Infinito, mas não pode dar um bom 
tratamento, porque o tratamento é um conhecimen-
to concreto da Verdade: “Conhecereis a verdade, e 
a verdade vos libertará.” Como você vai “conhecer 
a verdade” se não a conhece? Conhecer a verdade 
envolve muito mais do que simplesmente expressar 
frases como “Deus é amor” ou “Deus é verdade”.



33

Cura e ensino
andam de mãos dadas

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Junho de 1959

Na cura espiritual, o Tratamento nunca é 
dado ao Seu João, ou a Dona Maria, ou ao 
Seu Silva. O Tratamento nunca é dado a um 

homem idoso, a uma mulher de meia-idade, a um 
adulto jovem, a um adolescente ou a uma criança. 
Este tipo de Tratamento não tem lugar na cura espi-
ritual, uma vez que 2 × 2 é 4 se refere a maçãs, pêsse-
gos, ameixas, abacaxis, dólares, bombons, milhões ou 
bilhões. Em outras palavras, qualquer Verdade que 
você conheça é uma Verdade Universal e não é ape-
nas a verdade sobre você ou eu.

Infelizmente, muitas vezes a religião tem ensinado 
que podemos ir a Deus pedindo-lhe algo para você 
ou para mim, que será dado a nós para a exclusão de 
todos as outras pessoas no mundo que não pedem. 
O Caminho Infinito enfatiza – e este ensinamento é 
provavelmente o único para O Caminho Infinito – 
que Deus não poderia fazer mais do que Ele poderia 
já fazer [ 2 × 2 igual a 4 ] quando aplicado a pêsse-
gos, mas não quando aplicado a ameixas. Quando 2 
× 2 é 4, é 4, universal e impessoalmente, tanto para 
um pecador como para um santo.

Quando você apresenta um problema à mim, seja 
qual for a Verdade é que sei, não é apenas a Verdade 
sobre você: é A Verdade, e ponto final. É universal. 
Portanto, não tenho que direcionar a Verdade para 
você só porque você pediu ajuda. Se a Verdade que 
eu conheço é uma verdade universal, tem que ser a 
verdade sobre você. É por isso que não é necessário 
saber o nome do paciente. Na verdade, você nem 
precisa ser informado se é um gato, um cachorro ou 
um ser humano, porque qualquer Verdade que você 
saiba é Verdade, e ponto final.

É provavelmente Verdade, entretanto, que quan-
to menos experiência você teve com o Trabalho de 
cura, mais você deve saber sobre a alegação, porque 
até que uma consciência de cura tenha sido estabe-
lecida, mais específico você teria que estar em seu 
Tratamento.

Lembro-me de um telefonema que me ocorreu há 
muitos anos e que tinha a ver com uma criança que 
sofria de uma das doenças da primeira infância. O 
primeiro pensamento que me veio à mente foi: “Não 
existe bebês. Deus nunca foi e nunca poderá ser um 
bebê, e Deus é o único Ser que existe. Deus é a úni-
ca vida que existe, a única mente, a única Alma, o 
único Espírito.” Isso acabou com o Tratamento. Mas 
nesse ponto do meu desenvolvimento espiritual, foi 
útil saber que o paciente era um bebê porque foca-

lizava minha atenção em saber A Verdade sobre os 
bebês.

E qual é a Verdade sobre bebês?

Foto por Victoria Borodinova em Pexels.com
Não existe bebês no “Meu reino”.
Você vê também que, em alguns casos, pode ser útil 

saber que uma doença é peculiar a um homem ou a 
uma mulher, porque você pode perceber:

Existe apenas o Ser de Deus, e que o Ser de Deus 
é tanto masculino quanto feminino em qualidade. 
Não há corporalidade em Deus; e, portanto, o ma-
cho e, a fêmea da criação de Deus não são homens e 
mulheres corpóreos, mas masculinos e femininos em 
qualidade de Ser.

Tudo isso é necessário, no entanto, apenas nos es-
tágios iniciais de seu ministério de cura. Depois de ter 
trabalhado com pelos menos uns dez mil casos, não 
faria diferença para você quem ou o que seu paciente 
é, masculino ou feminino, infantil ou idoso, animal 
ou vegetal, porque instintivamente você perceberia 
que esses casos estão chegando a você “deste mun-
do”, onde tais distinções existem. Seus Tratamentos, 
no entanto, nunca estão no nível de “este mundo”.

Dois dos mais poderosos ensinamentos de O Cami-
nho Infinito encontram-se nas passagens das Escri-
turas: “Meu reino não é deste mundo” e: “O homem 
não viverá só de pão”. No minuto em que um proble-
ma lhe é apresentado, e você pode aperceber: “Meu 
reino não é deste mundo”, esse é o fim do problema 
no que diz respeito a você. Você não está consertan-
do este universo; você não está curando corpos físi-
cos. Você não está lidando com problemas de meia 
idade, velhice ou adolescência. Tudo é eliminado no 
momento em que você percebe: “Meu reino [o reino 
espiritual] não é deste mundo.” Então você não pre-
cisa se submeter a nenhum Tratamento Específico, e 
mesmo assim, ao encontrar problemas dessa manei-
ra, você está fazendo o Trabalho porque você está 
cumprindo as reivindicações de “este mundo”.

Em outras palavras, nunca sinta que você é tão su-
perior espiritualmente que você não acha necessário 
dar uma ajuda específica, mesmo que essa ajuda es-
pecífica seja endereçada apenas a um “deste mundo”. 
Eu não acredito honestamente, no entanto, que nos-
sos jovens estudantes podem ficar em um plano tão 
superior, porque para eles “este mundo” é muito real. 



34

Mesmo se intelectualmente eles afirmam que não é, 
eles estão mentindo apenas para si mesmos. Eles não 
sabem disso, mas o fato é que muitas pessoas mentem 
para si mesmas, e muitas vezes os que mais veemen-
temente negam isso são os piores criminosos.

Além disso, nenhum tratamento será eficaz se con-
tiver algo que ofenda sua inteligência. Deve satis-
fazê-lo em seu nível de consciência. Portanto, seja 
tão específico quanto achar necessário estar em seu 
Tratamento, mas nunca pare seu Trabalho de cura 
com o Tratamento. Lembre-se sempre de dar o se-
gundo passo de ficar quieto e esperar que o selo seja 
colocado no Tratamento, para esse “clique”, essa li-
beração interna, porque essa é a parte principal do 
Tratamento.



35

Todo problema tem uma
resposta específica

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Junho de 1959

Quando você é solicitado por ajuda espiritu-
al … Vamos supor que o chamado seja um 
pedido de ajuda sem mais explicações futu-

ras. Você não sabe se é físico, mental, moral ou fi-
nanceiro. Em resposta a esse chamado, tudo o que 
você pode fazer é voltar-se para o interior e, se tiver 
aprendido a tomar Deus como a primeira palavra de 
qualquer tratamento – o que você deve aprender a 
fazer é: você se concentrará em alguns dos princípios 
da cura espiritual:

Deus – Deus é a substância de todas as formas;
Deus é a fonte de toda atividade;
Deus – a Essência e a Substância, toda saúde, toda 

ação, toda harmonia e toda provisão se encontra na 
Causa, não no efeito. Então toda a harmonia, paz, 
jurisdição e bem estão em Deus, A Causa.

Isso pode ser o suficiente para você saber, e com isso 
você está satisfeito: Você declarou seu “4”. Agora você 
está pronto para a segunda parte do Tratamento em 
que você espera que a confirmação venha do interior.

Provavelmente, na maioria dos casos, quando al-
guém pede ajuda, ele explica a natureza do seu pro-
blema. Pode ser uma doença física, que ele pode até 
mencionar pelo nome dela, como uma das doenças 
contagiosas tão comuns no inverno – resfriados, gri-
pes ou sinusites. Novamente você começa com Deus, 
e rapidamente ou lentamente, você percebe que, por-
que Deus é infinito e onipresente, toda qualidade e 
atividade emana Dele, e se houvesse tal coisa como 
infecção ou contágio no mundo, então teria que vir 
de Deus. Assim, você não estaria negando a infecção. 
De fato, você pode até mesmo reconhecer que existe 
infecção, mas o que poderia emanar de Deus como in-
fecção ou contágio diferente das qualidades de Deus? 
Então todos os filhos de Deus devem, e podem, so-
mente ser infectados com as qualidades de Deus, e 
somente estas qualidades poderiam ser contagiosas 
porque toda esta atividade está ocorrendo no reino es-
piritual, no reino do bem, no reino da incorporeidade.

Com tal compreensão da natureza da infecção e 
do contágio, o medo seria dissolvido. Essa palavra 
“incorporeidade” pode chegar até você, e com isso 
a percepção de que, se a infecção e o contágio são 
incorpóreos, eles não precisam ser temidos. Então, 
viria uma sensação de satisfação, de calma como 
resposta, uma respiração profunda ou um “clique” – 
essa sensação de liberação.

Outra ligação diz que alguém teve um derrame ou 
um acidente, está paralisado e, portanto, não con-

segue andar corretamente ou pode não ser capaz de 
mover seus braços. Rapidamente vem, e depois de ter 
tido uma pequena experiência, instantaneamente:

O corpo não pode se mover; por si só, é inerte. Um 
braço não tem poder para se mover: Eu movimento 
o braço; Eu tenho que fazer isso. Um braço deixado 
por si mesmo permanecerá onde está indefinidamen-
te, porque se é para se mover, tem que haver um “Eu” 
para movê-lo. E o que é isso senão Deus? Que “Eu” 
seja a Fonte, a Substância e a Atividade do corpo, a 
única Lei que governa o corpo.

Agora, mais uma vez você está em Paz. Você al-
cançou uma quietude e calma; aquele “clique”, ou 
respiração profunda vem e, você está Livre.

A próxima ligação pode ser de alguém com dificul-
dades financeiras. Por que ou de que maneira não faz 
diferença. Pode ser por causa do desemprego; pode 
ser que o dinheiro da pessoa esteja emperrado na 
propriedade; poderia ser qualquer tipo de problema 
de natureza econômica. Seja qual for a natureza, se 
você estiver em um estado suficientemente elevado 
de consciência, quase instantaneamente virá a per-
cepção:

“A Terra é do Senhor e toda a sua plenitude.” Toda 
a abundância que enche a Terra até transbordar é do 
Pai, mas Ele não prometeu: “Filho. . . tudo que Eu 
tenho é teu ”? Isso foi endereçado a apenas um filho? 
Não, Deus não faz acepção de pessoas; Deus não tem 
favoritos! Essa promessa foi dada a todos os filhos de 
Deus. Está é uma Verdade Universal em que posso 
descansar.

Mais uma vez você entra no silêncio, alcança sua 
paz e então chega ao fim desse Tratamento.

Em outra ocasião, você pode receber a notícia de 
que um furacão devastador está a caminho. Mais 
uma vez você começará seu Tratamento com a pa-
lavra Deus:

Deus é infinito. Então não pode haver lugar onde 
Deus esteja e ao mesmo tempo um furacão operan-
do – a menos que seja um furacão muito espiritual, 
que nesse caso seria uma bênção. Se Deus é infinito, 
não pode haver um lugar onde a infinita bondade de 
Deus não esteja em expressão. Portanto, nada des-
trutivo pode estar presente.

Isso é tudo. Então vem aquele período de silêncio 
que traz sua consciência da Presença. Observe que 
novamente este é Um Tratamento Específico.

Você pode receber mil respostas diferentes para os 
problemas acima, mas pode ter certeza de que sem-



36

pre haverá alguma resposta específica para cada pro-
blema. Por exemplo, se o seu problema for 8 × 8, sua 
resposta não será 4, nem 144, mas 64. Em cada caso 
de Tratamento, efetivamente tratado, há sempre 
uma resposta específica para um problema específico.

É só depois de ter passado por esse processo milha-
res de vezes que você finalmente chega a um lugar 
onde não é mais necessário fazer isso. Tornou-se tão 
completamente estabelecido em você que você não 
precisa se sentar e conscientemente pensar na Ver-
dade. Você sabe; está estabelecido; é o que você já é, 
o que constitui seu ser.

Talvez a ilustração da diferença entre um datiló-
grafo habilidoso e um da variedade de bicadas “ca-
tando milho” como eu, esclarecerá esse ponto. Se eu 
precisasse me sentar em uma máquina de escrever, 
teria que olhar para cada tecla e observar cuidado-
samente para ver se meus dedos tocavam as teclas 
certas. Um datilógrafo especialista não precisa pro-
ceder com tanta dificuldade, porque é capaz de to-
car as teclas certas sem olhar para elas e sem sequer 
pensar nelas. O processo se tornou automático. É o 
mesmo ao tocar piano. Que tipo de pianista teria que 
olhar para o teclado? Meu tipo! Mas nenhum pianis-
ta de qualquer habilidade seria tão prejudicado em 
sua execução de uma composição porque os dedos 
de um pianista competente automaticamente tocam 
as notas certas.

E assim é na prática da cura espiritual. Depois de 
ter lidado com alegações de resfriados, gripe, sinusi-
tes, pneumonia ou consumismo por um tempo sufi-
ciente, você conhece a solução tão bem que, quando 
qualquer um desses problemas é apresentado a você, 
sua única resposta é um sorriso.

Todos os dias, você encontra pessoas que costumam 
expressar ideias negativas e temores sobre o mundo. 
Quantas vezes você já ouviu alguém dizer: “Oh, es-
tes são tempos muito ruins! Você verá que as coisas 
vão ficar cada vez piores!” Ouvir essas observações 
advertiu você quando se lembrou de quantos milio-
nários foram feitos em períodos de crise, chamados 
“maus momentos”? Por outro lado, há a pessoa que 
grita bem alto: “Esses são tempos excepcionalmen-
te bons – tempos de prosperidade”, e então você se 
pergunta se essa pessoa com sua visão otimista está 
ciente das famílias na rua que estão lutando para so-
breviver. A verdade é que ninguém é vítima dos tem-
pos: os tempos estão em suas mãos. Não há bons ou 
maus momentos: só há tempos de Deus para aqueles 
que praticam a Presença de Deus; e para aqueles que 
vivem em um mundo sem Deus, existem apenas os 
tempos sem Deus, do acaso e da mudança.



37

Verdade específica para
o tratamento

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Junho de 1959

A natureza do Tratamento Específico é um as-
sunto sobre o qual muitos de nossos alunos 
sabem pouquíssimo, embora seja provavel-

mente um dos assuntos mais importantes incluídos 
nos ensinamentos do Caminho Infinito, porque tudo 
o que acontece em nossa experiência tem que ser 
levado em consideração o lugar. E através de nos-
sa própria consciência: Não podemos viver fora de 
nossa própria consciência; Nós não podemos nem 
morrer fora de nossa própria consciência. Tudo o que 
acontece conosco desde o nascimento até a morte e, 
por falar nisso, tudo antes do nascimento e depois da 
morte é uma atividade de nossa consciência.

Portanto, nenhum Tratamento que você possa 
dar será melhor do que seu conhecimento de Tra-
tamento, nem terá mais poder nele do que sua pró-
pria consciência da Verdade, porque um Tratamento 
é sua consciência da Verdade. Portanto, o sucesso 
de um Tratamento estará em proporção direta à sua 
consciência da Verdade.

Um Tratamento bem-sucedido não pode ser algum 
do tipo impreciso, vago, declaração hesitante, nem 
pode ser no reino de tais generalidades como: “Deus 
é tudo”, ou “Deus é amor”. Se você percebe isso ou 
não, mesmo que seja um Tratamento em que não 
há palavras ou pensamentos, tem que ser específico. 
Além disso, um tratamento específico, sem palavras 
ou pensamentos, só é possível depois de ter adquirido 
tal consciência da Verdade que não é preciso colocar 
em palavras ou pensamentos: as palavras ou pensa-
mentos se tornaram conscientes.

Em sua mais alta realização espiritual, não há ne-
cessidade de palavras ou pensamentos. Por exemplo, 
se em circunstâncias normais você me pedir ajuda, eu 
não teria que pensar algo específico ou declarar uma 
Verdade, mas seria um vácuo perfeito. A cura seria re-
alizada porque a consciência da Verdade desenvolvida 
ao longo de um período de anos de prática me deu a 
convicção de que Eu sou e, se Eu sou, você é e tudo 
o que Eu sou, você é – mas sei disso. Eu sei que isso é 
Verdade por causa de todos os anos de demonstração 
espiritual e porque esta Verdade foi provada repetidas 
vezes e agora está incorporada em Minha consciência.

2 X 2 = 4
Se você me perguntar: “quanto é 12 × 12?”, Eu não 

teria que pensar na resposta. Mas, por outro lado, se 
você perguntar a uma pessoa que não sabe que 12 × 
12 é 144, ela teria que se envolver em um processo de 
pensar para chegar à resposta correta. O momento 2 × 
2 é 5 vai contra a minha consciência, eu não tenho que 
pensar conscientemente sobre o problema porque não 
sou enganado por 5 quando já sei que a resposta é 4. 
Mas quanto as crianças nas Escolas nas séries primárias 
que ainda não aprenderam que 2 × 2 é igual a 4?

Eles terão que desenvolver uma consciência deste fato 
matemático através de muitas experiências concretas 
diferentes: duas maçãs e duas maçãs, dois livros e dois 
livros, dois centavos e dois centavos, desenvolvendo 
através de cada experiência uma consciência de que 2 × 
2 ou 2 + 2 de qualquer coisa é 4. Eles podem ter que re-
petir esse processo de aprendizado muitas e muitas vezes 
antes de poderem responder automaticamente com o 4.



38

Cumprimento-realização Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Maio de 1959

Através da prática diária da meditação, aprende-
mos a trazer Deus para todas as experiências. 
Deus, então, torna-se a saúde de nosso corpo, 

a harmonia de nossos relacionamentos e a atividade de 
nossos dias. “Se o Senhor não edificar a casa, em vão 
trabalham os que a edificam, a não ser que o Senhor 
guarde a cidade, o vigia trabalhará em vão”.

A maioria de nós esquece que existe uma Presença 
dentro de nós que realiza tudo o que nos é dado, uma 
Presença que é a nossa força e a nossa defesa segura. 
Em vez disso, acreditamos que somos responsáveis por 
realizar as tarefas que nos são exigidas, que nós mesmos 
realizamos o trabalho todos os dias, esquecendo que 
“Ele realiza aquilo que é designado para mim” fazer.

Deus fez você à sua própria imagem e semelhança 
e forneceu tudo o que é necessário para o seu cum-
primento. Deus concedeu a você o dom da Sua Gra-
ça, e você é apenas um instrumento dessa Graça. O 
infinito é a medida do seu ser e, pela graça de Deus, 
você é testemunha de Deus de Sua infinita sabedo-
ria, abundância e amor.

Nunca deseje que qualquer bem venha até você:
Deseje somente que o bem seja revelado através de 

você; Deseje apenas que a Graça de Deus flua através 
de você para todos aqueles que ainda não conhecem 
a natureza infinita de seu próprio ser; procure apenas 
ser um instrumento apropriado através do qual Deus 
expressa, manifesta e se revela ao mundo.

Você não tem nenhuma demonstração para fazer: 
Sua demonstração foi feita para você desde antes 
de Abraão, e essa demonstração é sua filiação para 
Deus, um relacionamento estabelecido no princípio 
pelo próprio Deus. Sua única demonstração é a re-
alização dessa filiação Divina – a percepção de que 
você é o herdeiro de Deus e co-herdeiro com Cristo 
para todas as riquezas celestiais.

Você não precisa ganhar ou merecer essa herança: 
basta reconhecer que ela já é sua. Reconheça a natureza 
infinita do seu próprio ser; reconhecer a natureza infini-
ta do armazém de Deus já estabelecido dentro de você, 
e então, a cada dia, volte-se para a Divindade dentro de 
você e deixe fluir no reconhecimento da Onipresença.

“A não ser que o Senhor construa a casa, eles tra-
balham em vão para construí-la.”

A não ser que você entenda que Deus é a fonte de seu 
suprimento, a própria via de seu suprimento de todo e 
qualquer bem não poderá fluir de você em sua plenitu-
de. É inútil levantar-se cedo ou sentar-se tarde tentan-
do demonstrar suprimento, saúde ou companheirismo. 

Somente reconheça que Deus é a fonte e a graça de sua 
saúde, a substância de seu suprimento e base de seus rela-
cionamentos, e Deus se revelará a você como Realização.

Perceba que o reino de Deus está dentro de você. 
Um instante de realização desse reino interior, que já 
está estabelecido dentro de você, permite que o reino 
com todas as suas riquezas flua de você para a forma.

Você pode recorrer à Fonte infinita dentro de você 
para tudo que for necessário para a sua Realização. 
Transforme-se diariamente, a cada hora. Aprenda a 
desviar o olhar de todas as condições e circunstâncias 
do reino externo e coloque toda a sua fé, esperança e 
confiança no Infinito Invisível. Deus, em si mesmo, 
é a resposta para todo problema. O suprimento da 
presença de Deus é o único suprimento de que você 
precisará, porque você descobrirá que, nessa Presen-
ça, todas as coisas estão incluídas.

“Na tua presença está a plenitude da alegria; à tua 
mão direita há prazeres para todo o sempre. ”

“A terra é do Senhor e a sua plenitude. . . Filho, tu 
és sempre comigo, e tudo o que Eu tenho é teu. ”

Eu, dentro de ti, multiplico-me dos recursos invi-
síveis do Espírito – não recorrendo aos recursos visí-
veis da terra, mas extraindo o infinito abundância de 
Deus do depósito invisível dentro de seu próprio ser.

No momento em que você reconhece que “a ter-
ra é do Senhor e a plenitude dela”, você desiste de 
qualquer senso de posse das coisas do mundo exte-
rior. Quando você reconhece a natureza invisível 
do Suprimento, o Suprimento começa a se expres-
sar como uma forma tangível. Mas seja qual for sua 
forma, ela será derramada como uma bênção tão 
abundante que não haverá espaço suficiente para 
recebê-la. O fluxo começará no momento em que 
você reconhecer:

Esta é a Casa do Senhor, a Casa construída pelo 
Senhor, Seu santo templo, e tudo o que pertence a 
Ele – meu corpo, meus relacionamentos, meu supri-
mento. A prata é do Senhor; o ouro é do Senhor; a 
Terra e toda a sua plenitude pertencem a Deus – e, 
no entanto, todas essas riquezas são minhas para uso 
e desfrute em virtude da Filiação Divina.

Nessa compreensão, você nunca mais contará o 
que está no mundo visível como a medida do seu 
suprimento. Nunca mais você se preocupará com 
o quanto, ou quão pouco, dos bens do mundo você 
pode ter, se existe prosperidade econômica ou de-
pressão. Nada disso tem a ver com você, porque você 
é auto-sustentável e auto-realizado.



39

Cura sem argumento mental Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Maio de 1959

Não tente curar, fornecer ou empregar nin-
guém; não tente assegurar companheiros 
para ninguém, nem lugares de estaciona-

mento ou transporte: Tente somente, a cada chama-
da, alcançar uma compreensão interior de DEUS, e 
então deixe que isso faça o trabalho. Pode fazê-lo de 
uma maneira muito diferente do que você poderia 
imaginar. Certamente, ELE fará isso de uma maneira 
muito melhor do que você poderia planejar.

Nós não conhecemos os caminhos de DEUS, e cer-
tamente DEUS não sabe nada sobre nossos desvios e 
meandros sem objetivo.

Se você tentar demonstrar coisas, não terá sucesso. 
Você só pode esperar ter sucesso em uma coisa: per-
ceber a Deus, realizar o Cristo.

Se você tiver sucesso nisso, o Cristo realizado será o 
salvador em toda e qualquer situação. Quando você 
deixa de se preocupar em reduzir as febres, dissolver 
caroços, regenerar ossos, conseguir emprego ou tra-
zer paz à Terra – quando pára de pensar – e dedicar 
toda a sua devoção a alcançar a realização do Cristo, 
observe os milagres da Graça que acompanha isso. 
Se necessário, a água fluirá da rocha; se necessário, 
as águas se dividirão. Nada é impossível para Deus.

Curar sem argumento mental significa ser capaz de 
sentar-se tranquilamente naquele estado receptivo 
que chamamos de meditação e esperar pacientemen-
te que a Voz fale ou que venha esse sentimento que 
traz consigo a certeza de que DEUS está no campo.

Para se elevar a um lugar acima dos pensamentos, 
onde há apenas uma profunda quietude, pode ser ne-

cessário conhecer a VERDADE conscientemente, 
isto é, repeti-la para si mesmo ou para pensá-la; mas o 
estudante que esteve no caminho espiritual por algum 
tempo e fez o contato muitas vezes vive tão completa-
mente que é necessário apenas fechar os olhos e quase 
instantaneamente estar no centro de seu ser.

Não é o que você pode saber ou o que você pode 
pensar ou o que você pode ler que faz o trabalho 
de cura. É uma realização real, um sentimento real 
dentro da presença e poder de Deus imediatamente 
conosco. Os alunos devem perceber que não podem 
esperar muito de qualquer tratamento ou trabalho 
espiritual, a menos que esse tratamento ou trabalho 
seja acompanhado por uma realização do Cristo, por 
um sentimento da Presença de Deus.

Seu tratamento não é destinado a curar qualquer 
coisa ou alguém, mas é apenas com o propósito de 
levantá-los em uma atmosfera onde a compreensão 
da harmonia espiritual surge, e então de dentro vem 
a garantia da totalidade, onipotência, onipresença e 
onisciência de Deus. Quando eles sentiram a presen-
ça de Deus, eles têm o direito de esperar que o maná 
caia do céu, se ele tiver que aparecer dessa maneira. 
Eles verão os coxos andarem, os surdos ouvirem, os 
cegos abrirem os olhos e até os moribundos se levan-
tarem. Existe alguma coisa impossível para DEUS?

Não, DEUS pode colocar uma mesa farta de ali-
mentos no deserto. Nada é impossível para DEUS, 
mas temos que ter certeza de que DEUS está no cam-
po, e nossa função é alcançar a realização de DEUS, 
que por sua vez traz a demonstração de DEUS.



40

A dissolução do sentido
material destrói suas formas

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Maio de 1959

Não adianta tentar se livrar da forma de erro. 
Em outras palavras, não tente se livrar de 
doenças, falta ou limitação. Estes são apenas 

os chamarizes. São as formas que o erro assume, mas 
o erro em todas as suas formas nada mais é do que 
o sentido material, e o sentido material é dissolvido 
apenas pela Consciência Espiritual. A Voz, a Presen-
ça Divina, Emanuel, Deus conosco, Tao, Brahma – 
chame isso de que você é, é Deus em ação. Quando 
Deus está ativo em sua consciência, o sentido mate-
rial é dissolvido; e quando o sentido material é dis-
solvido, as formas do sentido material desaparecem.

Você já viu exibições de enormes pedaços de gelo 
formados como pássaros, águias ou pedras – pedaços 
de gelo esculpidos em formas de peixes ou animais 
semelhantes à vida real?

O que acontece quando o gelo derrete?
Os animais e os peixes desaparecem, e não resta 

mais nada a não ser uma poça de água. Todo mal 
nada mais é do que um bloco de gelo chamado sen-
tido material, e nada o dissolverá a não ser a per-
cepção da presença de Deus. Quando você tem uma 
percepção da presença de Deus, o sentido material 
é dissolvido e, com isso, todas as suas formas: Falso 
apetite desaparece; falsos desejos desaparecem; a so-
lidão desaparece; a falta de moradia desaparece; ca-
rência e limitação, disputas entre capital e trabalho e 
até mesmo as guerras desaparecem.

A realização de Deus dissolve todas as formas como 
o sentido material aparece. Nunca mais podemos odiar 
tanto quanto antes; nunca mais poderemos ser tão 
sensuais como antes, como gananciosos ou avarentos. 
Também não podemos ser tão medrosos ou duvidosos, 
porque todas essas são formas de sentido material.

À medida que o sentido material é dissolvido, medo, 
dúvida, ódio, ciúme, ressentimento, ganância e luxú-
ria – tudo isso desaparece. Mas nunca tente se livrar 
das formas de erro: alcance a realização de Deus e dei-
xe que isso dissolva a substância das formas.

Se você pensa em O Caminho Infinito como um 
método pelo qual você fará Deus fazer algo por você 
ou se você acredita que pode se voltar para Deus 
para alguma forma de bem, você perderá o caminho. 
Este ensinamento não revela um Deus que cura; não 
revela um Deus que lhe enviará suprimento; não 
revela um Deus que lhe traga companheirismo ou 

felicidade: revela Deus como Onipresença e ensina 
como chegar a essa percepção de Deus e permitir que 
essa realização viva sua vida.

Atingir a realização de Deus é o único objetivo e a 
nota-chave do Caminho Infinito.

Ao alcançar a realização de Deus, você descobrirá 
rapidamente que nunca precisará pensar em saúde, 
riqueza, companheirismo ou qualquer outra coisa 
necessária para tornar sua experiência harmoniosa. 
Nada é necessário para você, mas a realização de 
Deus. Nada fará para você uma vida espiritualmente 
vivida, uma vida espiritualmente dotada e uma vida 
espiritualmente mantida e sustentada, exceto a rea-
lização de Deus – a realização de Deus com você, a 
realização dessa pequena Voz calma proferindo-se e 
dissolvendo o sentido material. Nunca nos amarre-
mos em acreditar que isso significa que a realização 
de Deus dissolverá o sentido material de todos os 
nossos amigos, parentes ou vizinhos. Não, essa per-
cepção dissolve o sentido material pelo qual temos 
visto nossos parentes, amigos e vizinhos. A percep-
ção da Presença de Deus dissolve o sentido material 
para nós e, por sua vez, ajuda a fazê-lo para aque-
les que se conscientizam dentro do alcance de nos-
sa consciência. Nosso mais próximo e mais querido 
pode ser deixado no mesmo sentido material que eles 
parecem desfrutar enquanto um completo estranho 
pode ser atraído e vir até nós para a bênção que rece-
bemos através da consciência de Deus.

Jesus dissolveu o sentido material na medida em 
que Ele mesmo estava preocupado, e ele o dissolveu 
para aqueles que se permitiram despojar-se de seu 
sentido material, mas certamente o registro da car-
reira do Mestre indica que Ele não teve sucesso com 
aqueles que insistiam em se agarrar a ele no sentido 
material.

Quando os outros nos procuram para que o sentido 
material neles seja dissolvido em virtude de seu con-
tato conosco e por causa de qualquer medida de luz 
que tenhamos encontrado, então podemos nos tornar 
guardadores do nosso irmão, compartilhando a glória 
que encontramos com aqueles que desejam isso.

Nossa preocupação é a obtenção dessa realização 
de Deus que é a destruição do sentido material e que, 
portanto, remove suas formas.

E quem pode limitar o alcance de tal realização?



41

Erro é o sentido material 
aparecendo como forma

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Maio de 1959

Todo pecado, doença, falta e limitação e todas 
as guerras são formas do sentido material.
Quando o sentido material é destruído, não 

há substância a partir da qual essas formas possam 
aparecer. Quando esta grande verdade é aprendida, 
chegará um tempo em que não mais nos preocupa-
remos com as curas, porque a maioria de nossos er-
ros humanos se desvanecem e, a partir de então, não 
pensamos em discórdia de nenhum tipo, mas vivemos 
apenas para vivenciar essa experiência. Cristo reali-
zado, deixando o Cristo realizado viver nossas vidas 
para nós e atrair para nós as pessoas, circunstâncias e 
condições necessárias para o nosso desenvolvimento.

Nós não tentamos atrair clientes para nossos ne-
gócios ou pacientes e estudantes para o nosso minis-
tério: Nós alcançamos uma compreensão interna da 
Presença de Deus e deixamos que isso se desenvolva 
como acontecerá. Então descobrimos que é literal-
mente verdade que todas as coisas são acrescentadas 
a nós – pela Graça, não pela força ou pelo poder, não 
por nossos esforços, não por nossos pensamentos. 
“Pois os meus pensamentos não são os teus pensa-
mentos, nem os teus caminhos os meus caminhos. . . 
Ele proferiu a sua voz, a terra se derreteu. ” Quando 
os pensamentos de Deus nos tocam, a Terra se der-
rete e com ela toda forma de discórdia. O que resta 
quando a terra se derrete?

Deus, Ele mesmo, Espírito – Espírito formado, Es-
pírito manifesto. O sentido material se foi – derreti-
do, dissolvido – quando Ele profere Sua voz.

Vamos nos lembrar de nosso objetivo, se vamos rea-
lizá-lo este mês ou se é preciso um século. O objetivo 
é que nós ouçamos esta voz se expressando dentro de 
nós. Quando aquela Voz se proferiu em Cristo Jesus, 
todo erro se dissolveu perante Ele; quando aquela Voz 
se proferiu nos discípulos de Cristo Jesus, todo erro se 
derreteu diante deles; e quando essa Voz se manifesta 
na consciência de qualquer indivíduo, o mal não pode 
estar diante dela, porque o mal é apenas uma forma de 
sentido material. A natureza de todo erro é o sentido 
material aparecendo como forma.



42

A realização de Deus
dissolve o sentido material

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Maio de 1959

O mundo humano está tropeçando de uma for-
ma de erro para outra, raramente, ou nunca, 
capaz de se libertar da teia de sua própria te-

celagem, mas sempre correndo em direção à destrui-
ção. Aqueles de iluminação espiritual, no entanto, 
que entendem a natureza do erro, não lutam mais 
ou lutam contra ele; eles não mais tentarão encon-
trar uma causa para isso; e, o que é mais importante, 
eles não mais tentarão encontrar uma cura para isso, 
porque perceberão que é apenas o conceito material 
e mental do universo que está destruindo o homem. 
Não é um universo material – não existe um: é o 
conceito material e o sentido material do universo 
que o homem entretém, que é a sua destruição.

O sentido material sempre opera através da pala-
vra “eu”. Ele nunca aparece em outra forma que não 
seja “eu”: “eu preciso disso”; “eu preciso daquilo”; “eu 
tenho isto”; ou “eu não tenho isso”; “Eu anseio por 
isso”; ou, “eu sinto falta disso” – sempre a palavra “eu” 
aparece negativamente para nos segurar em suas gar-
ras. Ou pode parecer positiva e dizer: “Ah, sim, eu sou 
saudável” ou “eu sou rico” e, mais cedo ou mais tar-
de, descobrimos que não somos nada disso. Em outras 
palavras, o senso pessoal de “eu”, alegando ser algo, 
ter algo, ou fazer algo, ou o senso pessoal de “eu”, ale-
gando que não pode fazer algo ou não tem algo – esse 
senso pessoal de “eu” constitui sentido material.

O senso pessoal de “eu” está sempre sob a neces-
sidade de adquirir, alcançar ou conquistar. Quando 
isso é percebido, rapidamente parece que esse senti-
do pessoal não faz parte do universo de Deus, nun-
ca foi e nunca pode ser. Começamos a entender que 
existe uma Presença Espiritual e um Poder Espiritual, 
e, nessa percepção, o senso pessoal de “eu” é perdido 
e a harmonia espiritual começa a aparecer.

Para todas as aparências, permanecemos os mesmos 
que sempre fomos, a não ser muitas vezes com melho-
ria da saúde do corpo ou melhor condição de bolsa. 
Exteriormente, somos a mesma pessoa, mas interior-
mente estamos agora vivendo pela Graça em vez de 
viver pela força ou pelo poder – pela garra e pela ener-
gia – ou ao invés de viver pelo medo. Algo assumiu 
em nossa experiência, Algo que vai diante de nós para 
organizar os detalhes de nossa existência, Algo que 
atua como um cimento em nossos relacionamentos – 
um cimento de amor – um laço e um laço com todos 
aqueles com quem entramos em contato.

O que é que dissipa o sentido material que aparece 
como formas de pecado, doença, falta e limitação?

O que é que dissolve todas essas aparências?

O que dissolve o sentido material?
Podemos chamá-lo por qualquer nome que esco-

lhermos, mas é uma Presença ou Poder, uma Essên-
cia, Substância ou Lei espiritual que nos advém do 
interior que alcançamos. É algo que se torna tangível 
para nós quando nosso pensamento humano pára e 
quando não temos mais opiniões ou desejos – quando 
podemos nos sentar, independentemente da forma de 
pecado, doença, morte, falta ou limitação que esteja 
aparecendo para nós como pessoa, lugar, coisa ou con-
dição, e interiormente ouvir, sintonizar-se, ser recepti-
vo e esperar até que a emanação vem de dentro.

Quando isso acontecer, você descobrirá que algo mais 
profundo e maior do que você mesmo irá fluir para uma 
expressão visível. Isso, então, fará o que interpretamos 
como trabalho de cura, embora, na verdade, o que pa-
rece ser um trabalho de cura seja a dissolução do sentido 
material. Quando não há sentido material, não há senso 
pessoal de “eu” para pecar, ficar doente ou ser pobre. So-
mente o pequeno “eu” pode ser rico ou pobre, somente o 
“eu” humano pode estar doente ou bem, feliz ou infeliz; 
mas quando não há mais nenhum eu pessoal, o que resta?

Deus! Deus é, assume, Deus, o único Eu; Deus, o 
Eu que Eu sou; Deus, manifestando-se como o Fi-
lho; Deus, o Pai, aparecendo como Deus, o Filho, em 
toda a glória de Deus.

O que esconde essa glória?
O que encobre isso?
Sentido material – o véu da ilusão. O sentido ma-

terial não pode ser dissolvido fisicamente, nem pode 
ser dissolvido mentalmente: só pode ser dissolvido 
trazendo-se para a expressão consciente daquele 
Algo interior que Paulo chamou de Cristo, e que Je-
sus chamou o Pai internamente: eu de mim mesmo 
não posso fazer nada.. O Pai que habita em mim, Ele 
faz as obras. . . Porque é Deus quem opera em você 
tanto a vontade como a fazer do Seu bom grado.

Este é um sentimento interior, um íntimo interior, 
uma paz interior, e no momento em que você tem 
essa liberação interior, que é o sinal do Cristo, ou 
Emanuel, Deus conosco.

Você já ouviu muitas pessoas dizerem: “Oh, confie 
em Deus; acredite em Deus; deixe-O para Deus. ” Ne-
nhum aluno do Caminho Infinito deve cometer o erro 
de se entregar a essa fé cega ou a um desejo, a menos 
que tenha experimentado alguma certeza da Presença 
de Deus. Tal segurança vem na quietude – na quietu-
de e na confiança. “A pequena voz calma” é ouvida 
quando as orelhas e os olhos externos estão fechados e 
o ouvido interno e o olho interno estão abertos.



43

Atingindo sucesso
na cura espiritual

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Abril de 1959

Hoje há um movimento de Cura Espiritual ao re-
dor deste mundo, não apenas o da Ciência Cris-
tã ou Unity, mas um ministério de Cura Espiritu-

al cada vez mais amplo. Muito disto não é bem-sucedido, 
mas isso não é culpa do Princípio. É culpa daqueles que 
praticam a cura espiritual que não conhecem o Princípio 
e que não se prepararam adequadamente para o minis-
tério de cura. Há muitos entre aqueles que se chamam 
de curadores espirituais que acreditam que algumas se-
manas, alguns meses ou até mesmo alguns anos de estu-
do lhes dão o direito de sair e se curar espiritualmente. 
Os médicos passam de “7 a 10 anos” em universidades e 
hospitais antes de receberem uma licença para praticar. 
A Cura Espiritual requer uma quantidade igual, se não 
maior, de preparação, dedicação e consagração.

Qualquer que seja o grau de sucesso na cura espiritu-
al, é alcançado com base em que todo o poder é inves-
tido no Invisível Infinito, que algumas pessoas chamam 
de Deus, outras Consciência, e outras ainda por um 
nome diferente. O nome não tem importância porque 
nenhum nome está correto; mas Deus, o Princípio cria-
tivo do Universo, o princípio de manutenção e susten-
tação do universo, é poder e, na realidade, é o único 
poder que existe. Quando alguém faz contato com esse 
Poder, o pecado, o falso apetite, a doença, a pobreza, 
o ódio, a inveja, o ciúme e as guerras desaparecem da 
consciência do indivíduo. Quando este Poder Invisível 
é contactado, as limitações e discórdias deste mundo 
são removidas. Foi o reconhecimento desse único Poder 
que permitiu a Jesus dizer a Pilatos, o maior poder tem-
poral daquele dia: “Tu não poderias ter poder contra 
mim, exceto que te foram dadas de cima. ”

A preparação para a experiência desse Poder vem 
do seguinte Mestrado ensinado sobre o assunto de 
oração: em primeiro lugar, purgando-nos das animosi-
dades que comumente assediam o ser humano; em se-
gundo lugar, aprendendo especificamente a orar para 
que os pecados da humanidade sejam perdoados, que 
sua ignorância seja apagada e que a Graça de Deus 
abra a consciência para Sua Presença, aprendendo a 
viver sem um senso de condenação para com aque-
les que ainda não estão despertos. alguma medida da 
verdade do ser, aprendendo a nunca orar por algo para 
nós mesmos ou outros, e deixar a oração ser essa união 
consciente na qual a Inteligência onisciente e o Amor 
divino têm permissão para nos governar – não a nossa 
vontade, mas a Tua Vontade.

Foi somente porque tive o privilégio de muitos anos 
de dizer essas coisas para pessoas em muitos países di-
ferentes e testemunhei os frutos desse ensinamento 

que sei que é possível de realizar. Aqueles que perma-
necem na Palavra – nesta Palavra que revela a nature-
za infinita de Deus, a inteligência infinita de Deus, o 
Amor de Deus – aqueles que habitam nisto e reconhe-
cem a Deus como a Fonte de seu ser, produzirão frutos 
ricamente. A paz não pode vir a este mundo até que 
venha a você e a mim individualmente. É pela minha 
experiência que meus amigos, meu público, meus alu-
nos e meus leitores me julgam; e é por sua experiência 
que os membros da sua família, do seu bairro e da sua 
comunidade o julgam. Quando você e eu podemos 
mostrar um maior senso de saúde, vitalidade, juventu-
de e menos medos e preocupações sobre o suprimen-
to, então estamos demonstrando o que o Mestre quis 
dizer quando disse: “A minha paz vos dou: não como 
o mundo dá. Dá-te a ti ” – não nome ou fama de for-
tuna, mas Minha paz, a paz que nunca passará, a paz 
que o mundo humano jamais compreenderá.

Quando você e eu podemos demonstrar que existe 
paz em nossa experiência, uma pessoa aqui, outra acolá, 
pega!; invisivelmente eles a pegam e são levados a se-
guir um caminho particular que os levará à realização de 
Deus. Não há um caminho que leve todos os homens a 
Deus ou à sua paz. Porque o próprio Deus é ser infinito, 
deve haver caminhos infinitos para os homens seguirem 
para se encontrarem em casa, sob a Graça de Deus.

Lembre-se de que a raça humana não está sob a lei 
de Deus e não é protegida por ela, apoiada por ela 
ou abastecida por ela, mas apenas você individual e 
eu, somos à medida que nos elevamos acima de nos-
sa personalidade mortal por não responder aos ódios 
deste mundo e medos e, finalmente, chegar a esse lu-
gar onde somos os filhos de Deus, ” se assim for o Es-
pírito de Deus habitar” em nós. Quando chegamos a 
esse ponto, temos carne que o mundo não conhece; 
nós não temos que competir por ela, lutar por ela ou 
sobreviver por ela. Nós temos Graça Espiritual. Nós 
não precisamos do homem: temos a Graça de Deus, 
estabelecida em nós desde o princípio. É necessário 
apenas despertar e tornar-se consciente dessa Graça.

Não é fácil de ser realizado, mas é muito melhor 
do que viver essa vida preocupante, sempre temendo 
pelo que o amanhã trará. É verdade que o homem 
espiritual algum dia passará desta cena, assim como o 
não-espiritual, mas ele não temerá essa transição; ele 
não pensará nisso como morte ou extinção: Ele o re-
conhecerá pelo que verdadeiramente é, passando da 
Graça para a Graça, passando de uma experiência de 
vida para outra. Aqueles que se preparam para a ex-
periência da Graça de Deus vão de glória em glória.



44

A crença em dois poderes
é o único mal

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Abril de 1959

No começo, Adão e Eva habitavam no Éden, 
em Harmonia e Graça Espiritual, sem pro-
blemas humanos; mas algo aconteceu em 

suas vidas que mudou para sempre o curso dos even-
tos humanos. Como isso aconteceu nós não sabemos, 
mas eles passaram a aceitar dois poderes – a crença 
de que existe o bem e o mal. Assim, eles trouxeram 
para si e para todos nós os horrores da existência hu-
mana, porque enquanto esta crença em dois poderes 
existir, haverá guerra, conflito e luta.

Nos primeiros dias, as tribos que tinham arco e fle-
cha podiam sempre superar as que não tinham; mais 
tarde aqueles com pistolas superaram aqueles com 
arcos e flechas; e ainda mais tarde metralhadoras su-
plantaram os rifles; e agora a fissão nuclear tornou-se 
o fator decisivo na guerra moderna. Aqueles com o 
maior poder material sempre conseguiram superar 
aqueles com menos poder material. Isso sempre será, 
desde que os homens vivam segundo o código de dois 
poderes. Sempre o maior poder destruirá o menor 
poder; sempre um destruirá o outro.

Se é poder físico ou mental, contanto que você 
aceite dois poderes, você terá um consumindo o ou-
tro, um lutando contra o outro; e é por essa razão que 
se pode afirmar com segurança que a paz nunca virá à 
Terra por meios humanos – por meio de armamentos 
ou por meio de tratados de paz e acordos internacio-
nais. Nenhum governo vai assinar qualquer acordo 
prejudicial a si mesmo, a menos que o poder contra 
ele seja maior do que o seu. Independentemente de 
quem assina um contrato, ele não será cumprido por 
um período de tempo mais longo do que o adequa-
do para o propósito daquele governo em particular. 
Certamente, os acordos não foram mantidos em seu 
tempo ou no meu ou antes disso.

Então não há esperança para a humanidade?
Claro que existe.
É a esperança que foi dada há 2000 anos, quando 

Jesus nos disse que existe apenas UM ÚNICO PO-
DER, e que todo outro chamado poder é apenas po-
der enquanto é aceito pela mente do homem. E assim 
esse curador poderia ordenar ao aleijado que levasse 
sua cama e andasse porque não há poder além de 
Deus. Ele poderia andar até um cego e curá-lo com 
nada além de saliva – e certamente ninguém acredita 
que há poder na saliva. Em outras palavras, toda de-
monstração de cura pelo grande Mestre foi realizada 
com base em que não há poder na condição.



45

O essencial é o
contato com Deus

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Abril de 1959

Uma coisa só é necessária – contato com Deus. 
E Deus só pode ser contactado onde Deus 
está, dentro de você. O Mestre nos advertiu a 

não mais adorar nas montanhas sagradas ou nos tem-
plos. De fato, Ele disse que você não deve orar onde 
você pode ser visto pelos homens, mas entrar no san-
tuário do seu ser, fechar a porta, e, onde os homens 
não podem testemunhar sua oração, o Pai que vê em 
segredo recompensá-lo abertamente. Isso nós viola-
mos todos os dias da semana, como você já sabe. Você 
deve fazer sua esmola em segredo, não onde o homem 
possa ver, nem onde o homem possa saber o tamanho 
do seu cheque ou para quem você o enviou; mas faça a 
sua esmola onde o homem nunca pode tornar-se cons-
ciente deles porque existe Alguém que sabe, o Infinito 
Invisível que está dentro da consciência de cada indi-
víduo na face do globo terrestre. Este Infinito Invisí-
vel, que nos conhece em nosso ser interior, se expressa 
em proporção à nossa própria integridade.

Todo o assunto do poder espiritual nos assuntos huma-
nos desafiou minha atenção muitos e muitos anos atrás, e 
minha busca pela resposta resultou na experiência real de 
contato com Deus. Talvez eu seja um pouco mais lento 
de percepção do que a maioria das pessoas, porque levei 
13 anos para alcançá-lo, enquanto muitas vezes posso 
ajudar os alunos a alcançá-lo em apenas 1 ano. Mas isso 
pode ser alcançado. E quando isso é alcançado, não exis-
te uma oração sem resposta, mas, a essa altura, a oração 
assumiu uma forma diferente: a oração agora não tem 
palavras nem pensamentos. A oração é uma entrada na 
Presença de Deus com a percepção de que este Princípio 
Criativo e Infinito, que fez de tudo, desde uma erva até 
as estrelas no céu enche as nossas terras de comida, os 
nossos celeiros com colheitas ou gado, o nosso mar com 
peixes, o ar com pássaros; esta Inteligência Infinita Onis-
ciente, que é um Amor divino, flui para a expressão de 
maneiras que não conhecemos.

Faz apenas alguns meses que ouvi falar desta cidade, 
desse grupo de pessoas e desse trabalho no qual vocês 
estão engajados; e assim vocês podem ver como teria sido 
fantástico tentar sentar e rezar para ser convidado para 
falar aqui. Quão absurdo se aproximar de Deus de qual-
quer maneira! E ainda sentado nesse completo silêncio, 
sabendo e percebendo que este impulso espiritual dentro 
de mim governa e guia cada movimento da minha expe-
riência – a atividade do meu coração, a força dos meus 
músculos e aquilo que surge da mente – que a cada mo-
mento Isto está me mantendo e sustentando onde posso 
melhor cumprir o propósito de Deus, passo a passo, eu 
sou levado aqui hoje, para o Canadá no próximo mês, 
para a África do Sul no próximo ano, um total de 53.000 

milhas da Austrália para cá e vice-versa, e tudo isso sem 
pensar, sem planejar, sem fornecer os meios, mas somente 
através do contato que é em si uma Graça Interior.

Espero que você possa sentir algo do que estou ten-
tando dizer, porque isso representa 30 anos da minha 
vida, e estou tentando transmitir isso em 60 minutos, 
uma tarefa difícil. No entanto, você não precisa ne-
cessariamente ouvir as palavras que estou dizendo; 
você nem precisa acreditar nelas; você não tem que 
entendê-las, se você puder sentir que estou tentando 
dizer a você que existe Algo invisível sobre o qual 
Lao-tze disse há mais de 2.500 anos, “se você pode 
nomear, não faça. Não tente formar conceitos do que 
esta Inteligência infinita, este Amor Divino, é por-
que a mente do homem não pode compreendê-La; só 
pode sentir e saber que Deus É. Um místico hebreu 
de 1100 AD escreveu que se você disser que Deus é 
amor ou se Deus é inteligência ou se Deus é onipre-
sente ou se Deus é bom, você não está dizendo nada 
mais do que se você tivesse acabado de dizer: Deus É.

E o que estou tentando dizer a você é que não pode-
mos compreender Deus com nossas mentes; mas com 
nossos sentimentos, podemos saber que Deus É, e que 
Sua Graça é nossa suficiência. Qual é a Sua Graça, 
não posso descrever, pode ser que seja um Ford, um 
Cadillac ou nenhum carro, estar na Holanda ou na 
África do Sul, ou comer bem ou mal em qualquer dia. 
Essa não é a minha função. Minha função é deixar 
a Graça de Deus fluir através de mim para o mun-
do. Não devo deter nenhum homem em condenação, 
mesmo por seus pecados, reconhecendo que seus pe-
cados não são realmente pecados, mas apenas erros 
de entendimento. O Mestre podia até mesmo perdoar 
Judas Iscariotes, sabendo que Judas provavelmente 
não era responsável por ter nascido com uma ambi-
ção muito grande para as coisas mundanas da vida. O 
Mestre não pôde condenar Pedro, percebendo que a 
autopreservação é a primeira lei da natureza humana 
e que mesmo as pessoas espirituais às vezes se tornam 
tão não-espirituais que querem preservar suas vidas.

Quando olhamos para a humanidade da mesma 
maneira, percebendo que o ladrão não está rouban-
do porque ele é um pecador, mas porque naquele 
momento ele não tem conhecimento da lei do supri-
mento e no momento parece a única saída dele, nós 
podemos perdoar. Quando sabemos que um pecador 
está agindo por ignorância, não mantemos ele em 
condenação. Não é necessário que as pessoas vivam 
do suor de suas testas, nem que produzam filhos com 
dores. Isso meramente representa seu grau de igno-
rância da lei espiritual e da vida espiritual.



46

Um conceito de Deus
não pode responder à oração

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Abril de 1959

Como filhos de Deus, vocês são herdeiros de 
Deus, co-herdeiros de todas as riquezas celes-
tes. Mas como você se torna filho de Deus?

Não te apegando pela tua vida, não te importando 
com o que comerás ou com o que haveis de beber, 
nem com o que haveis de vestir; buscando somente 
o Reino de Deus e Sua justiça e deixando que todas 
estas coisas sejam acrescentadas a você; orando por 
aqueles que te perseguem e te usam injustamente; 
orando pelo inimigo, não pelos aliados, mas pelo 
inimigo – não rezando para que o inimigo consiga 
superá-lo, mas orando para que a mente, o coração 
e a alma do inimigo sejam abertos à Graça de Deus, 
à orientação divina, à Graça Divina. Ore para que 
seus pecados sejam perdoados, não para que sejam 
punidos, mas para que sejam perdoados para que esta 
Graça de Deus possa entrar neles e regenerá-los.

A oração nunca pode ser realizada com sucesso 
enquanto tivermos em nosso coração ressentimento, 
ciúme, inveja, ódio ou sentimentos destrutivos em re-
lação a outro ser semelhante. As Escrituras declaram 
especificamente que se você for ao altar para orar e lá 
lembrar que qualquer homem tem algo contra você, 
levante-se e deixe o altar, primeiro faça as pazes com 
seus semelhantes, e então retorne ao altar e ore. Então 
você descobrirá que suas orações foram realizadas.

Como fazemos essa paz?
Nós não podemos andar ao redor do mundo es-

tendendo nossas mãos para as pessoas no norte, sul, 
leste ou oeste, que no momento podem ser nossos 
inimigos, mas podemos nos levantar do altar e entrar 
em um local calmo em nossa própria casa e ali reza-
mos a oração do perdão:

Pai, perdoa-lhes; eles não sabem o que fazem. Pai, 
abra os olhos e as mentes e os corações e as almas da 
humanidade, seja do nosso lado da fronteira ou do 
outro, seja do nosso lado da cor ou da outra. Abra 
as mentes e os corações e as almas da humanidade à 
Tua presença e à Tua graça.

Então volte para o altar e veja como a oração eficaz 
pode ser.

Aos dezesseis anos e meio de idade, tive a sorte de ser 
enviado para a Europa dos Estados Unidos a negócios 
e, exceto durante os anos de guerra, tenho viajado pelo 
mundo desde então. E assim tem sido a minha alegria 
e privilégio conhecer homens, mulheres e crianças em 
todos os países, de todas as religiões e de todas as cores.

Já em 1909, a Primeira Guerra Mundial era imi-
nente. No outono daquele ano, a Marinha Inglesa e 

a Marinha Alemã estavam alinhadas umas contra as 
outras no Mar do Norte, prontas para lutar, mas ca-
beças mais sábias prevaleceram, e a guerra não veio 
até 1914. Mas aqueles de nós que viajaram pela Eu-
ropa a negócios sabia desde 1909 que a guerra pode-
ria acontecer em qualquer mês. Naqueles primeiros 
anos de minhas viagens, muitas vezes me perguntei a 
quantidade de pecado, doença e discórdia que existia 
no mundo, pois existia como agora.

Essas coisas confundem um jovem. Por que tais coi-
sas deveriam ser? E, certamente, cidades itinerantes 
como Paris, Londres, Berlim e Viena, onde todos os 
visitantes conhecem rapidamente os locais noturnos 
do mundo, é impossível que um jovem não se admi-
re com os grandes hospitais que foram utilizados e 
os sanatórios, e novamente o pensamento veio, “Por 
quê? Por que em cada esquina uma igreja e ainda em 
cada canto pecado, doença, morte, limitação, medo, 
discórdia e desarmonia? Por quê? ”E então eu visitei 
igrejas e observei pessoas em oração, em adoração: 
Elas eram sinceras, eram honestas, estavam realmen-
te ali na esperança de que a graça de Deus as alcan-
çasse, e estavam dispostas a alcançar toda a humani-
dade; eles não colocaram limites.

A pessoa mediana não é uma pessoa ruim. Quando 
você considera a boa vontade dos homens de todas 
as nações e religiões, e ainda testemunha suas discór-
dias e harmonias, você fica perplexo, você se pergun-
ta, e finalmente a pergunta pode chegar a você como 
aconteceu comigo:

“Por que oração não foi respondida?”
Eu sei que as pessoas se iludem acreditando que 

as orações são respondidas. Mesmo homens que são 
muito inteligentes, sábios e grandes em seus próprios 
campos, quando se trata de uma questão de religião, 
podem ser tão hipnotizados a ponto de acreditar em 
toda a mitologia que lhes é apresentada sob o dis-
farce de religião. Estou pensando, em particular, em 
um médico dos Estados Unidos que, sem dúvida, se 
distingue em seu campo. Se alguém fosse até ele e 
anunciasse que ele havia encontrado um remédio 
para uma doença horrível e que ele deveria expe-
rimentá-lo em 100.000 casos para ver se não tinha 
valor terapêutico; e se ele tentasse nos 100.000 ca-
sos e descobrisse que apenas 15 dos 100.000 esta-
vam curados, provavelmente diria que temia que o 
remédio fosse um fracasso e que ele não quisesse re-
comendá-lo ou confiar no remédio. Mas essa mesma 
pessoa decidiu investigar a cura pela fé e descobriu 



47

que, em 100.000 pessoas orando a Deus, 15 delas fo-
ram curadas. Ele então escreveu um livro e afirmou 
que sabia que Deus responde a oração. Isso pode não 
parecer estranho para você, mas para mim se havia 
15 curas, havia 15 razões pelas quais essas pessoas re-
cebiam cura, 15 casos de pessoas que, por um motivo 
ou outro, saíam de seu ser humano o suficiente para 
encontrar a cura. Tenha certeza de que se Deus es-
tivesse fazendo a cura, o cenário teria sido revertida 
com 99.985 curados e 15 não curados.

Assim, se você olhar para esse mundo objetiva-
mente, você tem que reconhecer que as pessoas têm 
orado pela paz desde antes do tempo de Abraão, e 
elas ainda não a alcançaram. As mães têm orado 
pela saúde de seus bebês e seus filhos, e elas ainda 
ficam doentes e morrem até que algum meio mate-
rial as salve. Deus não faz isto. Você deve reconhecer 
quantas mulheres têm orado … orado … orado por 
seus homens apenas para ver os homens que seguem 
o caminho de toda a carne. Você deve saber que a 
oração, como é geralmente entendida, é ineficaz. A 
questão é: “Por quê?”

Agora, quando você voltar à Bíblia ou às Escrituras 
de qualquer pessoa, aprenderá que há um grande erro 
nos cálculos do homem, uma grande falácia em suas 
orações. Ele está orando com sua mente para “um 
conceito humano” de Deus, e um conceito de Deus 
não pode responder a oração, mesmo que seja um 
bom conceito. A mente humana com todos os seus 
grandes poderes nunca pode alcançar Deus. Paulo 
viu isso tão claramente que ele poderia dizer que as 
coisas de Deus são loucura para o homem. De fato, a 

mente do homem é inimizade contra Deus, não pode 
agradar a Deus e não pode estar sob a lei de Deus. 
Tudo isso foi esquecido, exceto na experiência de al-
gumas dúzias de místicos do mundo que se tornaram 
conhecidos, embora possa haver algumas centenas 
de místicos que nunca se tornaram conhecidos. Os 
místicos do mundo conhecem esse segredo e sempre 
o tiveram. Portanto, na medida de sua compreensão, 
suas orações são respondidas, porque elas fazem a 
única coisa que a humanidade não foi ensinada a fa-
zer: elas fazem contato direto com Deus.(video)

Quando você pensa em Deus como Inteligência 
infinita e Amor divino, quando você pensa em Deus 
como algo mais do que o ser sobre-humano sobre o 
qual a maioria das pessoas é ensinada, quando você 
pensa em Deus como o Princípio Criativo de Tudo-
-O-Que-É, você começa a entender como é tolo orar 
a Deus no sentido de tentar dizer a Deus o que você 
ou eu gostaríamos, e especialmente quando gostaría-
mos, ou como às vezes é ensinado agora:

“Não ore por um Ford; é tão fácil orar por um Ca-
dillac e obtê-lo.”

Tais formas de oração, nas quais o homem tenta 
iluminar a Deus, dizer a Deus de que coisas ele preci-
sa e quando gostaria, são loucura. As coisas de Deus 
certamente são loucura para o homem, e as coisas 
do homem devem ser loucura para com Deus. Não 
há Deus a menos que haja uma inteligência infinita, 
e esse Deus não precisa ser iluminado pelo homem. 
Não há Deus, a menos que Deus seja Amor Divino, 
Amor infinito e impessoal, e este Deus não está re-
tendo nada e, portanto, não precisa pedir nada



48

Conceitos em evolução de
Deus e oração

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Abril de 1959

Nos dias antigos, antes de o homem criar um 
Deus, a quem ele desde então ignorante-
mente adorou, ele achou a vida um assun-

to difícil. Às vezes chovia demais e isso destruía seu 
alimento; às vezes não havia chuva o suficiente e 
isso destruía seu alimento; e às vezes tribos vizinhas 
invadiam sua casa, destruindo sua propriedade, ma-
tando homens e sequestrando mulheres e crianças. 
De muitas maneiras, viver era uma questão tão difícil 
que você quase podia imaginar o que era o século 
XX! Provavelmente, sob tais circunstâncias, nasceu 
a idéia de que talvez o homem não consiga satisfazer 
sozinho todos os problemas da existência humana, 
então procurou encontrar um poder sobrenatural 
ou um ser sobrenatural, alguém ou algo que pudesse 
fazer por ele aquilo que ele não podia fazer por ele 
mesmo.

E assim começou a busca pelo que mais tarde se 
chamava Deus. Agora, como você sabe, não apenas 
um Deus foi encontrado, mas muitos deuses – um 
deus para o clima, um deus para a fertilidade, um 
deus do sol, da lua e das estrelas – deuses… deuses… 
muitos deuses. Havia deuses para isso e deuses para 
aquilo; e, é claro, esses deuses e depois o único Deus 
nem sempre funcionava da maneira que se esperava 
que Deus funcionasse.

Finalmente chegou o dia – talvez na Índia – quan-
do alguém com grande visão descobriu que não havia 
muitos deuses: havia apenas um Deus. Este ensina-
mento do monoteísmo, a adoração de um Deus, es-
palhou-se da Índia para o Egito, onde foi aceito pelo 
Rei Amenófis IV, que ordenou que todos os deuses, 
seus templos, símbolos e estátuas fossem destruídos, 
para que o único Deus pudesse ser adorado. Aqueles 
de vocês que tiveram alguma experiência em des-
mamar o homem, longe de seus falsos conceitos de 
Deus, devem saber quão impossível era a tarefa do 
rei Amenófis, e por causa disso, em poucos anos, ele 
foi deposto, e fugiu.

Akhenaton o Faraó – Iluminado.
Abraão, que mais tarde ficou conhecido como o 

pai dos hebreus, também estabeleceu a adoração de 
um único Deus, fundando uma nova religião que se 
tornou a fé hebraica. Esse Deus tinha todas as vir-
tudes dos muitos deuses, e assim foi que a crença se 
perpetuou de que o homem poderia orar a Deus por 
favores: “Por favor, destrua meus inimigos para que 
eu possa estar em paz”. Então acreditava-se que ho-
mens poderiam orar a este Deus e fazê-Lo realizar 

a vontade deles, não apenas isso, mas dizer a Deus 
que dia da semana deveria isto ser feito. Em outras 
palavras, essa ideia fantástica de orar a um Deus para 
fazer a vontade do homem continuou com o único 
Deus da mesma maneira que com muitos deuses. A 
única mudança foi que, em vez de orar a muitos deu-
ses, eles oraram a um deles, mas eles oraram a este 
único Deus pelas mesmas coisas e pelas mesmas ra-
zões que eles oraram a muitos.

Eu não tenho que contar para vocês os anos de 
peregrinação dos hebreus através das Terras Santas 
desde o tempo de Abraão até os dias de Jesus Cristo, 
das muitas vezes em que eles encontraram paz tem-
porária e prosperidade apenas para serem mergulha-
dos em mais guerras, mais escravidão, e mais falta de 
que eles foram redimidos por algum grande profeta e 
trazidos para a harmonia, plenitude e alegria, apenas 
para cair novamente no caminho.

Ao longo de todos esses séculos, não se aprendeu 
que Deus não responde às orações dos mortais, que 
Deus não está interessado no bem-estar humano, 
nem protege a sociedade humana como sociedade 
humana é constituída.

É por esta razão que, embora tenham decorrido 
dois mil anos desde que a oração e uma aproxima-
ção ao único Deus verdadeiro foram adequadamente 
ensinados, o homem ainda se encontra na posição 
de testemunhar durante a Primeira Guerra Mundial, 
a Segunda Guerra Mundial, e na Guerra Coreana, 
homens se reunindo em igrejas para orar a Deus pelo 
sucesso de seu lado, para orar a Deus para matar to-
dos os seus inimigos, mas não seus próprios garotos; 
homens enviando capelães à guerra para orar pelo 
seu lado, para que não sejam feridos, nem doentes 
nem mortos, enquanto enviam seus próprios filhos 
para exterminar o inimigo, um inimigo que tem mi-
nistros das mesmas igrejas orando pela mesma coisa. 
Isso pode não parecer incongruente para você, mas 
se você pudesse olhar com olhos espirituais para a 
visão lamentável de um homem orando pela destrui-
ção de outro, você humildemente se dobraria em seus 
joelhos, implorando perdão porque você pudesse ter 
sido culpado de pedir Deus para lhe dar proteção à 
custa de um outro ser.

A oração hoje está quase no mesmo nível, como 
nos dias pagãos, quando os homens oravam por co-
lheitas e pelo gado ser abundante, quando oravam 
pela prosperidade, quando oravam pedindo proteção 
para o seu eu pessoal e oravam pela destruição de seu 



49

inimigo. Os pagãos fizeram isso, mas dois mil anos 
atrás nos ensinaram que você não deve orar por si 
mesmo, pelo que você deve comer ou pelo que você 
deve beber ou pelo que você deve estar vestido. Você 
deve buscar apenas o reino de Deus, Deus que co-
nhece a sua necessidade e cujo bom prazer é lhe dar 
o reino, e então todas essas coisas serão adicionadas.

É uma coisa estranha que os homens ainda possam 
se encontrar nas igrejas para orar pela vitória do seu 
lado quando alguém, que sabemos ser uma autorida-
de ( Jesus ), claramente afirmou que não vale a pena 
orar por seus amigos. Você deve orar por seus inimi-
gos para que você seja filho de Deus.



50

Poderes espirituais
em assuntos humanos

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Abril de 1959

Este Discurso foi proferido em Zeist, Holanda, em 29 
de agosto de 1958

Bom Dia amigos! muito bom também falar com 
você sobre o poder espiritual nos assuntos humanos 
torna-se uma questão muito simples se, para come-
çar, entendermos como o poder espiritual opera e 
como é trazido para a experiência humana.

Vocês ouviram o presidente desta reunião citar 
uma declaração de Santo Agostinho no sentido de 
que Deus cuida de cada indivíduo, de cada pequena 
parte da criação de Deus. Corretamente entendida, 
esta passagem é a verdade, mas uma incompreensão 
dela tornou impossível para a igreja realizar sua fun-
ção na terra e estender ao homem os poderes espiri-
tuais que são seu direito de nascença. Tal declaração 
como a de Santo Agostinho está em consonância 
com muitas promessas bíblicas da Graça de Deus à 
Sua criação, que são declarações de verdade prová-
veis ​​e demonstráveis ​​em nossa experiência diária.

O nonagésimo primeiro Salmo declara que, se você 
habitar no lugar secreto do Altíssimo, muitos dos ma-
les da experiência humana não se aproximarão de sua 
morada. Mas eu posso lhe mostrar que diz: “Mil cairão 
ao teu lado e dez mil à tua direita”. Isso não indica que 
Deus cuida de todo ser humano na face da Terra, pois 
Ele muito claramente nos fala dos mil à esquerda e dos 
dez mil à direita que cairão na armadilha e no buraco.

Se você for do Antigo Testamento para o Novo, 
encontrará a mesma mensagem apresentada no dé-
cimo quinto capítulo de João. É lamentável que isso 
tenha sido negligenciado, porque se o Capítulo 15 de 
João fosse corretamente entendido, interpretado e 
vivido, hoje não haveria guerras ou ameaças de guer-
ras, nem fome, nem pestes, nem pecados, nem do-
enças. Neste capítulo, o Mestre ressalta que, se você 
permanecer nesta Palavra e deixar que esta Palavra 
permaneça em você, você dará frutos ricamente; mas 
se você não permanecer nesta Palavra, se você não 
permitir que esta Palavra permaneça em você, você 
será como um ramo de uma árvore que é cortada e 
seca. Isso não indica que Deus se importa igualmente 
com todos. Não, Deus só se importa com aqueles que 
habitam no lugar secreto do Altíssimo ou para aque-

les que permanecem na Palavra e deixam a Palavra 
habitar neles.

Quer você recorra às Escrituras Hebraicas ou à Es-
critura Cristã, e, claro, se tivéssemos tempo, podería-
mos voltar à Escritura Oriental, você encontrará este 
mesmo caminho ensinando que a salvação, a cura, a 
proteção e o cuidado são dados somente àqueles que 
permanecem na Palavra. “Tu o manterás em perfeita 
paz, cuja mente permanece em ti” – permaneceu em 
Ti, não por uma hora no domingo, não apenas na 
Páscoa ou na época do Natal, mas permaneceu em 
Ti. “Reconhece-O em todos os teus caminhos, e ele 
endireitará as tuas veredas.” Reconhece-o em todos 
os teus caminhos, desde o despertar da manhã até o 
sono noturno; expressa gratidão pela mesa que está 
diante de você no deserto; reconhecer Deus como a 
própria vida e inteligência do seu ser, aquilo que lhe 
dá tudo o que você pode oferecer ao mundo, aquilo 
que dá ao mundo, ou seja sua arte, literatura, poesia, 
ciência, sabedoria, inteligência, orientação e força. 
“Na quietude e na confiança estará sua força,” não 
uma quietude ou confiança ou fé na humanidade, 
mas uma fé em uma Presença divina que está sem-
pre presente quando alguém permanece na Palavra e 
deixa a Palavra permanecer nele.

Paulo disse mais tarde: “Orem sem cessar”. Acredita-
-se, às vezes, que neste mundo movimentado do século 
XX é impossível orar sem cessar, mas eu digo a vocês pela 
experiência que milhares de pessoas tiveram que isso não 
é verdade. É possível rezar sem cessar. É possível acordar 
de manhã e reconhecer instantaneamente o fato de que 
somente pela Graça de Deus estamos vivos e despertos; é 
possível na hora do café da manhã reconhecer que, para 
a graça de Deus, não haveria alimento no solo, nem mil 
bovinos em montes, e tudo isso é mantido e sustentado 
desde sua criação por uma Presença e um Poder invisível 
que a humanidade esqueceu. Ao entrar no seu local de 
trabalho, você pode perceber que a Presença foi antes de 
você para endireitar os lugares tortos e preparar o lugar 
para você. Durante todo o dia e durante toda a noite, 
surgem ocasiões em que qualquer um de nós, cada um de 
nós, pode achar possível, se o desejo existe, reconhecer 
um Poder invisível, mesmo na presença do visível.



51

Consciência Transcendental Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Março de 1959

Os estudantes no caminho espiritual estão con-
tinuamente condenando a si mesmos por-
que não têm experiências espirituais ou não 

ouvem a voz mansa e delicada ou ainda porque não 
sentem a paz interior que ultrapassa o entendimento. 
Muitas vezes eles acham que se estiveram no Caminho 
por 3 anos, 5 ou 10 anos, e em todo esse tempo não 
tiveram nenhuma experiência espiritual significativa, 
que este caminho não é para eles, ou que talvez aque-
les que alegam ter tido aqueles experiências realmente 
só experimentaram sua própria imaginação.

Toda essa dúvida, incerteza, falta de consciência es-
piritual, ou mesmo auto-condenação, deriva do fato de 
que o estudante não percebe que um ser humano com 
a consciência humana materialista comum não pode 
ter essa experiência. O jovem estudante que procura 
conhecer a Deus, ter experiências espirituais, ou ilumi-
nação interior, terá que aprender que, antes que essas 
experiências possam chegar a ele, é necessário que ele 
tenha uma consciência espiritual desenvolvida, as fa-
culdades da Alma ou poder e discernimento espiritual, 
através do qual essas experiências possam vir.

Desde o início de seu estudo, então, o estudante 
deve se preocupar não tanto em alcançar a experiên-
cia de Deus, em ganhar uma luz interior ou em ter 
uma visão, mas em desenvolver a consciência através 
da qual tais experiências cheguem. Essa consciência é 
desenvolvida lendo os escritos e as revelações dos ho-
mens e mulheres espiritualmente iluminados de todos 
os tempos. Isso, é claro, requer discriminação sobre o 
que constitui a literatura iluminada do mundo, já que 
muito do que passa por tais escritos representa apenas 
uma repetição intelectual, uma interpretação pessoal 
ou ainda uma versão pessoal das experiências que os 
iluminados espiritualmente realmente tiveram.

Mesmo na leitura das escrituras do mundo, é ne-
cessário orar para ser espiritualmente guiado nesta 
leitura, de modo a ser levado àquilo que é o resultado 
da iluminação, e não o que representa pensamentos 
e opiniões, e para orar antes de tal leitura a fim de 
que a interpretação espiritual da escritura pode ser 
dada ao estudante, ao invés de seu significado literal, 
que muitas vezes é de pouco ou nenhum valor para 
aqueles que buscam a iluminação. Ele deve pedir 
orientação e direção e, acima de tudo, entender suas 
leituras, e então deixar que esse pedido seja segui-
do por alguns momentos de completo silêncio para 
deixar o Espírito tomar conta. Ele deve ler devagar, 
atentamente, e ponderar a cada passo as palavras que 

estão sendo lidas, repetidas vezes, se necessário, por-
que não é a quantidade de material lido que é o fator 
determinante, mas o grau de desdobramento que sai 
da leitura. Muitas vezes, uma frase ou um parágrafo é 
suficiente para esse propósito. O aluno não deve ten-
tar ver quanto material pode ser lido, mas sim quanta 
luz e quanta compreensão pode ser recebida de cada 
frase ou parágrafo lido. Desta forma, o discernimento 
espiritual é desenvolvido.

Muitas vezes, a partir dessa leitura, uma afirmação 
ou passagem em particular se destacará acima de to-
das as outras e, ao fechar seu livro, você deverá per-
mitir que essa passagem permaneça conscientemente 
dentro de você.

Reflita, repita-a, pense sobre nela, porque essa pas-
sagem é uma semente da Verdade que está sendo 
plantada agora dentro de você, e depois que você pa-
rou de pensar nisso, essa semente começa a germinar 
e finalmente se enraíza, depois irá produzindo fru-
tos espirituais na forma de compreensão, sabedoria, 
orientação e experiência espiritual em si.

Toda vez que você ouve uma mensagem da verda-
de, seja em palestras, aulas ou gravações em fita, a 
palavra de Deus também está sendo plantada dentro 
de você como uma semente, ou como uma dúzia de 
sementes, e dessas até uma, brotando em vida, será 
suficiente para todos os fins. Seus períodos de medi-
tação, nos quais você contempla alguma passagem 
da verdade, pondera sobre ela, pensa nela, e então 
finalmente se estabelece em uma quietude interior e 
deixa o Espírito testemunhar com seu Espírito, tam-
bém desenvolve suas faculdades de Alma.

Você vê agora que seu trabalho não está tentando 
alcançar Deus ou ter experiências espirituais, mas 
sim desenvolver as faculdades necessárias para rece-
ber a luz espiritual e alcançar a consciência espiritual 
e, assim, ganhar domínio.

Isso, é claro, é escrito especialmente para aqueles 
de vocês que recebem a Carta mensal do Caminho 
Infinito, e a maioria de vocês já possui uma conside-
rável base metafísica e espiritual. Desde o início da 
sua virada para uma abordagem metafísica ou espiri-
tual da vida, você tem desenvolvido suas faculdades 
interiores e, deste ponto em diante, seu progresso 
deve ser mais rápido, porque agora você sabe cons-
cientemente o que está fazendo e sabe melhor como 
fazer isso. Provavelmente, nunca antes você perce-
beu o que estava fazendo … porque estava fazendo 
… ou mesmo conhecia uma maneira sistemática e 



52

ordenada de realizá-lo, mas na mensagem de O Ca-
minho Infinito tudo isso é providenciado.

Com esta devoção diária para ler a Palavra, ouvir 
a Palavra e meditar sobre a Palavra, dou-lhe minha 
certeza de que as experiências espirituais virão a 
você por sua própria vontade, porque é inevitável 
que essas experiências venham uma vez que as capa-
cidades espirituais latentes são despertadas. Então, 
para aqueles que estão prontos para a experiência, o 
contato pessoal com os iluminados espiritualmente 
proporcionará o maior ímpeto ao desenvolvimen-
to espiritual e à iluminação. Você só precisa refletir 
sobre o efeito, em seus discípulos, de mestres como 
Gautama, o Buda; ou Jesus, o Cristo; ou Jacob Boeh-
me para entender o que quero dizer. Ou talvez você 
tenha conhecido alguém que sofreu a influência da 
consciência individual de Vivekananda, Maharshi, 
Walt Whitman, Mary Baker Eddy ou Emmett Fox. E, 
claro, o efeito sobre a consciência humana de almas 
tão iluminadas como Krishnamurti, Henry Thomas 
Hamblin e outras numerosas demais para mencionar 
serem bens conhecidas.

Tenha certeza disso, sempre que você entrar em 
contato com uma Alma iluminada, alguma medida 
de iluminação é trazida para você.

Lembre-se sempre que cada passo de sua jornada no 
caminho espiritual deve ser precedido pela oração. Ore 
por luz, por discernimento, por julgamento justo, por 
despertar, e então haverá uma mensagem para você em 
cada pedacinho de literatura inspirada que você leu ou 
de toda Alma iluminada que você conhece.

Isso nos leva, naturalmente, a uma pergunta fre-
quentemente feita pelos alunos:

“Por que, desde que venho estudando a verdade há 
tanto tempo, não posso curar os outros?”

Ou “Por que não posso atender aos problemas da 
minha família?”

A resposta é que, embora você possa ter lido a verda-
de e ouvido a verdade por um período considerável de 
tempo, você não a praticou suficientemente para trazer 
o desenvolvimento de sua consciência espiritual. Lem-
bre-se, não são as declarações que você sabe ou que 
você pode repetir que fazem o trabalho de cura. Estes 
são apenas preparativos. A cura da mente e do corpo e 
das relações humanas é realizada apenas através do que 
é chamado de Consciência Espiritual, Consciência de 
Cristo, ou a Natureza Espiritual do indivíduo. O estudo 
da letra correta da verdade, a ponderação das declara-
ções bíblicas, a contemplação da palavra de Deus, as 
meditações – todas elas desenvolvem a Natureza Espi-
ritual que, por sua vez, produz curas nos assuntos hu-
manos. Quando essa consciência é realizada, a pessoa 
entrou na quarta dimensão da vida e agora contempla 
o mundo de um modo totalmente diferente do que a 
mente humana pode perceber.

No plano de vida comum, você tem dois poderes, 
bem e mal, e sempre se esforça pelo poder do bem 
para vencer o mal. Isso é verdade não apenas no pla-
no físico, mas também no plano mental. Somente ao 
atingir a Consciência Espiritual você está no reino de 
Um Poder, e aí tanto o poder do bem quanto o poder 
do mal são engolidos pelo poder de Deus.



53

Quem você disse que
“EU SOU”?

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Abril de 1959

O caminho para um corpo eterno e imortal é 
conhecer a Deus corretamente. Como você 
pode fazer isso?

Descobrindo sua verdadeira identidade e aprenden-
do quem “Eu sou”. Entenda por que o Mestre fez a 
pergunta: “Quem dizem os homens que eu sou o Filho 
do homem?” e então perguntei: “Quem dizeis que Eu 
sou?” Por que ele reformulou sua pergunta e a mudou 
de “quem os homens dizem que eu sou o Filho do ho-
mem? ”para“ Quem dizeis que Eu sou? ”exceto porque 
ele sabia que haveria duas respostas diferentes? Ele sa-
bia que os homens olhavam para ele e o viam apenas 
como o jovem Jeshua, que conheciam como o filho do 
carpinteiro ou como o filho de Maria, ou como carpin-
teiro ou rabino hebreu. Mas quando ele perguntou a 
seus discípulos: “Quem você diz?”, Ele esperava uma 
resposta de uma consciência iluminada. E essa respos-
ta foi: “Tu és o Cristo”. (Mt. 16:13-20)

Qualquer ser humano no mundo pode aprender a 
identificá-lo pelo nome, pela data de nascimento ou 
local de nascimento, por sua nacionalidade ou raça. 
Mas se você perguntar a uma pessoa iluminada qual 
é a sua identidade, ela responderá: “Eu sei quem tu 
és: Tu és o Cristo, o Filho do Deus Vivo.”

Eventualmente todo buscador chega àquele lugar 
na consciência onde ele conhece a sua verdadeira 
identidade e onde ele começa a perceber: “Eu não 
estou neste corpo: este corpo é Meu, e me foi dado 
domínio sobre ele.”

Você pode ter pensado que esse corpo é o seu “Eu” 
e, desse modo, pode ter identificado o seu “Eu” com 
o corpo; mas esse corpo nunca foi você – era seu; é 
seu. Não poderia haver verdade na imortalidade se 
este corpo fosse você. Não. Deve haver algo além 
deste corpo.

Em momentos mais altos de elevação espiritual, os 
alunos podem ter a experiência de estar a dezoito po-
legadas atrás de seu corpo e ver toda a sua forma, ou 
podem se encontrar em pé ao lado de si mesmos, e 
então sabem que, embora seu corpo possa estar ali, 

na realidade, “Eu” – o “Eu” deles – “Eu” estou de pé 
aqui, ali e em toda parte.

Estas não são experiências incomuns. De fato, eles 
são muito comuns ao estudante avançado, mas ne-
nhum estudante avançado tentaria deliberadamen-
te trazê-los, porque ele saberia que não poderia ter 
sucesso. Tais experiências chegam apenas ao aluno 
através da Graça, naturalmente e por sua própria 
vontade, mas é quase certo que eles não virão en-
quanto o estudante estiver totalmente absorvido em 
viver um tipo de vida mortal e material. Elas só acon-
tecerão nos momentos em que ele estiver “ausente 
do corpo e. . . presente com o Senhor ”, apresente-se 
ao Senhor em seus momentos de meditação.

Nenhum estudante deve tentar deixar seu corpo; 
ele nunca deve tentar fazer uma demonstração dessa 
natureza, nem deve tentar fazer uma demonstração 
espiritual ou ocultista de qualquer natureza, porque 
buscar tais fenômenos é um desejo errado.

Existe apenas um desejo correto no Caminho Infi-
nito e isto é conhecer a Deus: “E esta é a vida eterna, 
para que te conheçam o único Deus verdadeiro”.

Ao buscar e procurar compreender a Deus, a natu-
reza de Deus como me foi revelado, aprendi que Deus 
não pode ser revelado por termos como “Mente”, 
“Alma”, “Espírito”, “Verdade”, “Vida” ou “Amor”, 
porque essas são palavras aqui separadas e à parte 
do pensador, e Deus não pode ser algo separado e à 
parte do pensador. Quando você reflete sobre isso, 
descobre que o pensador é “Eu”, porque eu estou fa-
zendo o pensamento.

A única palavra que descreve Deus, e que não é 
objetiva para o pensador, é “Eu”. Quando você com-
preende isso, você tem o segredo da vida – o segredo 
da Ressurreição – porque no Eu que Eu sou está meu 
suprimento, minha oportunidade e meus talentos. 
No Eu que Eu sou está a Graça de Deus e a Lei de 
Deus. O Eu que Eu sou é a corporificação, a plenitu-
de da divindade corporalmente. Tudo isso é incorpo-
rado no Eu Sou.



54

O segredo da ressurreição Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Abril de 1959

A maioria das pessoas neste mundo acredita 
que, porque elas acordam de manhã, conse-
guem se manter vivas durante o dia, e final-

mente conseguem dormir à noite, elas estão vivendo. 
Isso não é viver. Isto é meramente existir, mas a falta 
de esperança de tal existência não é aparente para 
a pessoa comum até que descubra o que é uma vida 
verdadeira da vida.

A filosofia oriental refere-se à rotina interminável 
de acordar de manhã, lutando durante o dia, e en-
tão sendo tão agradecido em ir para a cama à noite, 
apenas para repetir o processo no dia seguinte, como 
estando na roda da vida. É como um carrossel – dan-
do volta e volta, mas nunca vai a lugar algum. Volta e 
volta, ainda parado! Isso é típico do ser humano que 
vive uma vida de acordar de manhã, batalhar duran-
te o dia, e felizmente voltando para a cama à noite. 
E por que ele está tão feliz de ir para a cama à noite? 
Porque ele vai acordar de manhã e não voltar a lugar 
nenhum. É infrutífero – uma luta sem fim pela sobre-
vivência sem nenhum propósito real.

Há uma vida completamente diferente que vem 
para a alma desperta, uma vida na qual a vida não é 
apenas uma sucessão de acordar e ir dormir, comer e 
beber, mas na qual há uma sucessão de delícias du-
rante o dia e, a noite. É a vida em que a “Minha paz 
vos dou” não é um sonho ocioso, nem é impossível.

Algumas pessoas imaginam que “Minha paz” é ape-
nas uma rodada de dias e noites sem dor ou sem falta, 

mas é mais do que isso, muito mais. Pode até haver 
alguns problemas depois que o estado de consciên-
cia conhecido como “Minha paz” foi alcançado, mas 
eles não são muito importantes quando se tem a vi-
são do novo mundo – de “Meu reino”, aquele Reino 
que não é “deste mundo”. De fato, mesmo que os 
dias de uma pessoa estivessem cheios de experiên-
cias humanas felizes, esse não é o reino espiritual. 
O reino espiritual não está nem aqui, nem lá, nem é 
saúde ou riqueza material. O reino espiritual é algo 
que nenhum ser humano pode abranger porque um 
ser humano tem apenas a mente como um meio de 
cognição, e a mente do homem não pode abranger o 
reino de Deus, a consciência espiritual é necessária 
para isso, e através da consciência espiritual vem a 
ressurreição do estado- humano em “Meu reino”.

Algumas pessoas nascem com uma consciência es-
piritual plenamente desenvolvida e outras com certa 
medida, mas a maioria das pessoas precisa cultivá-la. 
A literatura espiritual que o estudante lê, as pales-
tras espirituais que ele ouve, a companhia espiritual 
ao longo do caminho – tudo isso ajuda a elevá-lo e 
ressuscitá-lo dos conceitos materiais nos quais ele 
está sepultado. Quando ele está na companhia dos 
espiritualmente conscientes, ele está acima do sen-
tido material; Considerando que quanto mais ele se 
mantém na companhia do materialmente ocupado, 
quanto mais ele se prende na roda da vida – dando 
voltas e voltas, mas não chegando a lugar nenhum.



55

Ser uma transparência
para Deus Joel – Cartas do Caminho Infinito 

Fevereiro de 1959

Deus está ausente do cenário humano, exce-
to quando a consciência de um indivíduo se 
torna iluminada, e então a Luz que é Deus 

brilha através dessa transparência. A partir do mo-
mento em que Moisés teve sua grande iluminação, 
sua expressão facial e aparência corporal mudaram; 
de fato, toda a sua vida mudou a tal ponto que lhe 
foi possível libertar os hebreus do faraó e conduzi-los 
pelo deserto e do deserto até certa medida de liberda-
de. Até a iluminação de Moisés, Deus estava ausente 
da experiência dos hebreus, e foi somente através da 
consciência iluminada de um homem, Moisés, que 
Ele se tornou visível e tangível para eles.

Quando você, como indivíduo, se torna iluminado, 
você é a transparência através da qual Deus alcança, 
não apenas sua experiência, mas a experiência daque-
les com quem você entra em contato. Um indivíduo 
como um Moisés ou um Jesus recebe a luz e desempe-
nha um papel tremendo na história, trazendo luz, ilu-
minação e melhoria humana ao mundo; mas porque 
não há mais homens e mulheres do mundo que são to-
cados por essa mesma Luz, o mundo retrocede e volta 
novamente à sua devoção servil às formas materiais.

Como seres humanos, somos barreiras a Deus, e Deus 
não pode romper, porque Deus não pode se manifestar 
na Terra por meio de um ser humano absorto em ma-
terialidade: é apenas o ser humano que “morreu” sufi-
cientemente para sua humanidade, capaz de recebendo 
luz ou iluminação espiritual, tornando-se assim a trans-
parência através da qual Deus pode aparecer. E então 
é que a Graça de Deus penetra a parte particular do 
mundo onde essa luz espiritual é. Aquelas pessoas que 
receberam alguma medida de luz espiritual – e há algu-
mas em todas as partes do mundo – são uma bênção e 
um benefício para seu mundo particular.

Paulo sentiu que ainda não havia conseguido, mas 
esquecendo-se das limitações que estavam por trás, 
ele disse: “Eu prossigo para o alvo, para o prêmio do 
alto chamado de Deus em Cristo Jesus”. Ninguém 
pode ainda alegar ser onisciência, todavia, todos po-
dem reivindicar que a onisciência é a medida de sua 
mente, alma, espírito e corpo. Todos podem voltar 
àquela Onisciência, que é seu ser individual, e deixar 

fluir, e será revelado na medida de seu entendimento 
hoje. Amanhã, surgirá em maior medida e no próxi-
mo ano em medida ainda maior. Nunca pode haver 
um limite para a consciência em desenvolvimento 
que você é quando vai além da mente pensante e 
raciocinadora.

Somente em suas meditações você é receptivo ao 
fluxo da Sabedoria divina, e somente através destas 
meditações você pode desenvolver o sentido de ser 
usado por Deus, de ser um instrumento através do 
qual Deus flui. Somente na meditação você pode 
deixar ir e descansar na realização:

Obrigado, Pai.
Obrigado, Pai, que não há nada para curar, nada 

para superar, e ninguém para reformar: Há apenas 
um descanso em Ti, um descanso na suficiência de 
Tua Graça. Nesse descanso, eu não estou mais sob 
a lei do bem e do mal, não mais sob a lei da força e 
fraqueza, não mais sob a lei de sessenta e dez anos 
(holocaustos para o Senhor), não mais sob a lei do 
calendário ou crenças dos homens que mudam ano a 
ano: estou sujeito somente a Tua Graça.

O que o Senhor teu Deus requer de ti, somente 
temer ao Senhor teu Deus, é andar em todos os seus 
caminhos, e amá-Lo, e servir ao Senhor teu Deus de 
todo o teu coração e de toda a tua alma. Deuteronô-
mio 10:12

O que o Senhor requer de ti, mas fazei justamente, 
e amai a misericórdia, e andai humildemente com o 
teu Deus? Miquéias 6: 8

Execute o verdadeiro julgamento, e mostre mise-
ricórdia e compaixão a todo homem a seu irmão: E 
não oprimais a viúva, nem o órfão, nem o estran-
geiro, nem o pobre; e nenhum de vós intente o mal 
contra o seu irmão no teu coração. Fala cada um a 
verdade ao próximo; execute o julgamento da verda-
de e da paz em seus portões: E nenhum de vós deve 
imaginar o mal em vossos corações contra o próximo. 
(Zacarias 7: 9 e 10; 8:16, 17)

Deixe o poder da verdade usar você. Deixe o Po-
der e a Presença de Deus te usar. Seja uma transpa-
rência; ser um instrumento através do qual o Poder 
Divino fluir.



56

Uma lição para Sam Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Fevereiro de 1959

Agora, Sam, esta lição é importante porque 
não é apenas uma lição para um dia. Se você 
for fiel em colocar esta lição em prática, será 

suficiente para o resto de sua vida, mesmo que você 
nunca receba outra de mim.

Estive pensando em sua ida para a escola e de como 
você poderá viver O Caminho Infinito quando esti-
ver longe de nossa influência pessoal, de sua mãe e 
a minha, e quando você não puder ler mais os meus 
livros. Porquanto eu espero que você faça algumas 
leituras a cada dia, nem que seja apenas uma página 
em um dos meus escritos, eu gostaria que você apren-
desse essa lição, a qual eu estou prestes a dar, tão bem 
que, se você estivesse sozinho em uma ilha deserta 
ou em um barco de borracha no meio do oceano e 
não tiver ninguém ao seu redor e nenhum livro com 
você, você ainda poderia sobreviver e demonstrar 
sua segurança, proteção, paz, comida, roupas, mora-
dia e tudo necessário para o seu desenvolvimento.

Quero lhe contar o segredo que me trouxe felici-
dade, alegria, sucesso, prosperidade e a capacidade 
de ajudar meus semelhantes e as crianças em todo 
o mundo. Eu quero que você conheça esse segredo 
para que você possa ir e fazer o mesmo.

Sempre que você se deparar com algum problema, 
seja ele de saúde, de questões relacionadas à escola 
ou um de seus relacionamentos com outros meninos 
na escola ou com seus professores, aqui está o primei-
ro passo: encontre um lugar calmo e fique à vontade; 
feche seus olhos; coloque seus pés no chão; e agora 
lembre-se de que Deus está mais perto de você do que 
de respirar, mais perto do que de mãos e pés. Bem ali, 
onde você está de pé ou sentado ou brincando, Deus 
É. Você só precisa fechar os olhos, ficar quieto por um 
momento e Deus resolverá seu problema.

Pode soar estranho para você que você não tem 
que dizer a Deus, qual é o seu problema ou que você 
não precisa pedir a Deus nenhum favor, e que você 
nem precisa fazer nenhuma declaração ou afirma-
ção: É preciso somente fechar os olhos, ficar quie-
to por um momento e perceber que Deus está tão 
perto de você quanto dentro de seu próprio peito. 
Então seja paciente por alguns minutos, e o próprio 
Espírito assumirá. Se você precisar de ajuda com suas 
lições, essa instrução surgirá muito rapidamente, as-
sim como você viu aqui em nosso trabalho em con-
junto que, quando você está preso a um problema 
matemático, em vez de trabalharmos com você, nós 
meditamos. E então, quando você voltou ao livro, 

encontrou a resposta tão claramente declarada como 
se tivesse sido escrita especialmente para você.

Assim é, se você tem um problema em seus estudos 
ou se há algum assunto que você não está apropriada-
mente compreendendo, pare o que você está fazendo 
por um momento, feche os olhos e perceba que Deus 
está bem aqui, mais perto de você do que sua respi-
ração. Espere por apenas um minuto ou dois, e você 
descobrirá que Deus, que é a inteligência divina do 
seu ser, sabe que você estão chegando a Ele, e para o 
que você está vindo a Ele. Lembre-se sempre de que 
é um prazer para Deus dar a resposta. Na verdade, 
é muito parecido com uma estação de rádio: Deus 
está sempre falando com você; Deus está sempre re-
velando a resposta para todos os problemas, seja em 
relação às suas lições, à sua saúde ou às suas relações 
humanas; mas você não pode receber orientação, di-
reção, proteção ou apoio de Deus, a menos que este-
ja sintonizado para aceitá-lo.

É como se você sentasse aqui nesta sala e recebesse 
instruções de sabedoria espiritual de mim. Mas su-
ponha que você tivesse com seus ouvidos fechados e 
não estivesse ouvindo, ou suponha que estivesse do 
lado de fora ou ainda supondo que você estivesse no 
centro da cidade, como você poderia receber aquilo 
que Eu de bom grado lhe oferecia?

A resposta é: você não conseguiria receber.
Agora, como um pai humano, eu de bom grado lhe 

daria todo segredo espiritual que tenho, tão pronta-
mente quanto eu daria a você cada centavo que te-
nho, se isso fosse uma bênção para você. Mas você 
não percebe que eu não posso lhe dar nenhuma des-
sas coisas a menos que você seja aberto e receptivo a 
elas, a menos que você esteja devolvendo sua aten-
ção, sua gratidão, seu amor e sua obediência?

É assim com Deus. Você deve dar a Deus obediên-
cia, atenção, amor. Não amando um Deus a quem 
você não pode ver, mas amando os meninos e meni-
nas da Escola, seus professores e com quem você entra 
em contato. Lembre-se sempre, ao sair desta casa, de 
que você deve expressar o mesmo respeito para com 
os meninos e meninas que você conhece com o res-
peito mútuo que você testemunhou ter ocorrido aqui 
nesta casa. Você conhece o amor e o respeito que 
existe entre sua mãe e eu e entre você e eu; e você 
sabe disso, quando sua mãe e eu saímos pelo o mundo 
afora, damos esse mesmo amor e esse mesmo respeito 
a todos que conhecemos. Esse é o exemplo que você 



57

deve seguir e realizar na prática. E porque? Para que 
você possa receber a Graça de Deus, porque mesmo 
que Deus esteja presente com você, você não pode 
receber a Graça de Deus a menos que o amor, a alegria 
e o respeito preencham sua mente e sua Alma.

Cada um de nós é responsável por si mesmo. Não 
há Deus sentado em um céu, olhando para você e 
julgando suas ações; mas existe um centro de Deus 
dentro de você que sabe tudo que você faz e que traz 
de volta para você aquilo que você envia.

Portanto, o amor e o respeito que você envia são 
o amor e o respeito que você recebe de volta, e não 
apenas isso, mas eles são acelerados.

Agora … mesmo que você tenha saído para o mun-
do e amado seu próximo como a si mesmo e sido hu-
manamente bom em todos os sentidos, isso não seria 
suficiente, pois isso está apenas o cumprimento dos 
Dez Mandamentos, e o que você está sendo ensinado 
agora é como cumprir o Sermão da Montanha.

O Caminho Infinito é realmente uma revelação 
que diz que: Você não tem que falar com Deus, mas 
que você deve ter períodos do dia ou da noite quan-
do você “ouve à Deus”; e mesmo que você não ouça 
uma voz, lembre-se de que apenas abrindo seu ou-
vido a Deus e ficando em silêncio por um minuto 
ou dois, você permitiu que Deus se fundisse naquele 
vácuo que você criou.

Funciona assim: feche os olhos; coloque seus pés no 
chão; escute lá dentro de você mesmo; e então lem-
bre-se de que este dia que está à sua frente é agora 
governado por Deus, protegido por Deus, mantido 
por Deus e sustentado por Deus porque você cons-
cientemente abriu sua consciência para a presença e o 
governo de Deus. Lembre-se de que, se você não fizer 
isso todas as manhãs, você sairá para o mundo como 
um ser humano, sujeito a todas as provações e tribu-
lações do mundo humano, e sem orientação divina.

Na verdade, na sua idade e com o ensinamento que 
você teve aqui em sua casa, você deve estar preparado 
para ter quatro períodos por dia – no início da manhã, 
ao meio-dia, na hora do jantar e antes de se deitar – 
para tomar dois minutos de cada vez apenas para sen-
tar e entrar e dizer: “Aqui estou, Pai: Fala, Senhor, teu 
servo ouve. Eu sou obediente a Tua vontade.” E então 
fique quieto por um minuto. Posso lhe prometer que, 
se você fizer isso, sua vida na escola será um sucesso e, 
mais do que isso, você estará lançando as bases para 
uma vida completamente governada por Deus.

O que o mundo nem sempre entende é que não é 
muito importante se você passa por rituais da igreja 
ou formas de cerimônia da igreja. Uma igreja pode 
ser útil se você for com a mente aberta: pode ser uma 
oportunidade para você ficar quieto e ouvir a peque-
na voz calma. Portanto, eu digo a você que se os me-

ninos da sua escola forem a um culto na igreja, eu 
certamente sugeriria que você também fosse ao culto 
– e lembre-se, isto é apenas uma sugestão, pois sua 
vida é livre para você fazer ou para interromper isto – 
e se eles passam por um ritual, você passa por isso; se 
eles passam por formas de adoração, você passa por 
eles. Porque todos vocês estão unidos neste serviço 
em nome de Deus, podem fazer muito bem a você; 
mas o verdadeiro bem vem porque você está ali para 
reconhecer a Graça e a Glória de Deus.

O mais  que eu quero que você perceba, Sam, é 
que: em qualquer instância e em todos os casos, a 
qualquer momento do dia ou da noite, Deus está 
imediatamente disponível para você, simplesmente 
fechando os olhos e ouvindo interiormente. Eu estou 
tentando enfatizar que não são as declarações que 
você faz, não é ficar falando com Deus, não é ficar 
pedindo a Deus. Nada disso é necessário porque o se-
gredo que aprendi é que Deus é inteligência infinita e 
Ele já conhece nossas necessidades, mesmo antes de 
nós. O modo como Deus atende às nossas necessida-
des é através de nossa escuta interior – não através 
de nossas conversas, não através de nossas palavras 
ou pensamentos, porque o Mestre disse:

“Não se preocupem com a sua vida, o que come-
reis; nem para o corpo, o que vestireis. . . . Seu Pai 
sabe que você precisa dessas coisas. . . . Pois é um 
prazer para o seu Pai dar a você o reino ”.

Você captou isso?
É Seu bom prazer dar-lhe o reino, e Deus nem mes-

mo te mantém em punição por seus pecados. Mesmo 
que você cometa um erro, mesmo que cometa um 
pecado, se você estiver verdadeiramente arrependi-
do no sentido de perceber que pecou e que não es-
tava certo, nesse instante você está perdoado. Você 
não carrega nada em torno da penalidade mais do 
que você carrega em torno da obstinação de acre-
ditar que você está certo, quando você sabe em seu 
coração e Alma que você está errado.

Você entende isso?
Você não pode retornar e fazer o mal e não reco-

nhecê-lo para si mesmo e esperar que você possa re-
ceber a Graça de Deus.

Você recebe a graça de Deus toda vez que você re-
conhece em si mesmo: “Eu sei que fiz errado”, ou 
talvez, “eu não sei o que fiz de errado, mas se eu tiver 
feito, Deus, limpe-o, porque não foi intencional. Eu 
nunca quis fazer o mal, mas sempre quero fazer aos 
outros o que eu gostaria que outros fizessem comigo”. 
Dessa maneira, você se purifica. Fui curado de doen-
ças meramente pedindo perdão a Deus pelos meus 
pecados; e, claro, meus pecados não são maiores por-
que você sabe que esse não é o nosso modo de vida. 
Mas seja o que for – quando somos culpados de man-



58

ter as pessoas em crítica ou condenação, ou quando 
não estamos amando o suficiente ou perdoando o 
suficiente – estamos pecando contra o Espírito San-
to. Então é uma coisa saudável de vez em quando ir 
a Deus e dizer: “Eu percebo que humanamente não 
fui perfeito; Portanto, perdoe meus pecados, perdoe 
minhas ofensas e vamos começar tudo de novo.” 

Dessa forma, Sam, você aprenderá a maior lição 
que já aprendi, e é que o lugar em que eu me encon-
tro é solo sagrado. Deus está aqui onde estou, e Deus 
está disponível no mesmo minuto em que eu paro 
de falar e paro de pensar e me volto com humildade, 
reconhecendo a Graça de Deus, o Poder de Deus, o 
Espírito de Deus dentro de mim e então relaxo por 
um minuto ou dois, deixo aquele Espírito assumir. 
Isso realmente é tudo que existe com relação a todo 
ensino do Caminho Infinito.

Todos os escritos de O Caminho Infinito são ape-
nas para o propósito de levar as pessoas a essa reve-
lação da onipresença e disponibilidade de Deus, sem 
pensar, sem palavras, sem nada, exceto a humildade 
de sentar, ficar de pé ou deitar com os olhos fecha-
dos e reconhecer: “Eu, do meu próprio eu, não posso 
fazer nada. ‘O Pai . . .O Eu, Ele faz as obras. . . . 
Fala, Senhor; pois teu servo ouve, ‘” e então espere 
apenas um minuto ou dois minutos antes de levantar 
e continuar sua tarefa. Se você aprender a praticar 
isso quatro vezes ao dia, como sugiro, não demorará 
muito para você perceber que está fazendo isso mais 
do que quatro vezes por dia.

E agora, apenas mais uma coisa. Nunca se esqueça 
de que uma das maiores afirmações da Bíblia é: “Reco-
nhece-O em todos os teus caminhos, e Ele endireitará 
as tuas veredas.” Isto significa que, quando despertares 
de manhã, o teu primeiro pensamento tem que ser: 
“Obrigado Pai, por este dia glorioso que está diante de 

mim. ” Quando você come, você para aquele piscar 
de olhos, como você sabe que fazemos aqui em casa, 
e mesmo se tudo que você diz para si mesmo é  “Bom 
apetite”. ou seja o que for que você queira dizer com 
seus lábios, você quer dizer com sua Alma:

“Obrigado, Deus, por estabelecer esta mesa.” Certo?
Assim, quando você sai para brincar, pisca os olhos 

e percebe: “Obrigado, Pai, pela Sua Presença”. Quan-
do você vai nadar, quando você pratica esportes, 
quando faz sua lição de casa, reconheça a Presença 
de Deus lá; e então você não terá que confiar em sua 
própria habilidade porque, se fizer isso, eu posso lhe 
dizer antecipadamente que você não será igual a ele. 
Eu sei porque, sozinho, não sou igual ao meu traba-
lho. Se não fosse pela Graça de Deus a cada passo 
que dou, este trabalho que você testemunha aqui 
não poderia ser feito.

Bem, Sam, eu não sei se alguém poderia adicionar 
algo a isso, mas se tiver, eu tenho certeza que isso 
será feito algum dia. Eu vou ter isso digitado para 
você para que você possa lê-lo de vez em quando 
como um lembrete. Este é o segredo da vida e, com 
isso que estou lhe dando agora, você pode esculpir 
para si uma grande vida de serviço aos outros, ser 
uma bênção para si mesmo e uma alegria para seus 
pais, e essa coisa toda para a Glória de Deus.

Lembre-se sempre, Deus fez você e, portanto, qualquer 
coisa boa que você faz é para a Glória de Deus. Seus pais 
trouxeram você para esta expressão e são seus guardiões 
humanos, apoiando, fornecendo e protegendo você; e no 
plano humano, cada coisa boa que você faz se torna uma 
glória para seus pais, algo em que eles podem se orgulhar. 
E assim, você tem o seu Pai espiritual, em quem você 
deve se gloriar e a quem você deve dar glória, e você tem 
seus pais humanos, a quem você deve dar a oportunida-
de de se gloriar em suas realizações.



59

Exercite o domínio
dado por Deus

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Janeiro de 1959

Uma vez que você tenha sido tocado por esta 
Presença e Poder, você deve viver por Ela. 
Deve tornar-se sua experiência – a própria 

substância do seu corpo. Você não vive pelos órgãos 
e funções do corpo. Os órgãos e funções do corpo vi-
vem por Ela – a atividade de Deus. Se não houvesse 
um “Isso”, seu coração não poderia bater e seu san-
gue não poderia fluir, porque é “Isso”, essa indefinível 
“Algo”, que mantém os órgãos e funções do corpo 
em funcionamento. Através de sua aceitação de uma 
crença universal de que os órgãos e funções do cor-
po governam sua vida, você perdeu sua esperança de 
imortalidade aqui e agora. O domínio dado a você 
por Deus no começo sobre todas as coisas na Terra, 
incluindo o seu corpo, você se rendeu ao corpo ao 
admitir: “Oh, não, eu não tenho domínio sobre você; 
você tem domínio sobre mim”.

É semelhante a um ladrão que vai perante um juiz 
no tribunal, tentando justificar-se dizendo: “Eu não 
roubei; foi a minha mão que fez isso”. Obviamente, 
qualquer tentativa desse tipo seria ridícula. Todo 
mundo sabe que uma mão não pode roubar, e mes-
mo assim você é culpado do mesmo erro quando diz: 
“Ele está morto porque seu coração parou de bater”.

Algum dia você reconhecerá que seu coração só 
pára de bater quando você dá o seu consentimen-
to: É o “Eu” que tem domínio e que “Eu” não sou 
homem nem mulher; que “Eu” é o princípio da vida 
que formou o corpo no começo e o qual é a sua iden-
tidade verdadeira.

O corpo não se formou. Eu, o Espírito de Deus no ho-
mem, o formou. “Não sabeis que o teu corpo é o templo 
do Espírito Santo?”. Ou esqueceram que este corpo não 
é seu, mas de Deus? Deus tem domínio sobre isso. O 
“Eu” do seu ser, o que é seu verdadeiro ser, tem domínio, 
mas você recuou para uma posição em que permitiu 
que seu corpo tivesse domínio sobre você.

Algum dia você deve despertar espiritualmente. 
Por exemplo, você não deixaria seu corpo burlar 
você. Nesse sentido, você está no controle total dis-
so; mas, como você entrou em conflito com a crença 
universal transmitida através dos séculos, de que o 
corpo é algo que governa e controla a sua vida, você 
desiste do governo do seu corpo e diz: “Estou doen-
te” ou “Eu sou velho.” A vida governa seu corpo: o 
corpo não governa a vida. O mesmo princípio que 
ressuscitou Jesus Cristo dos mortos também vai ace-
lerar o seu corpo mortal.

Praticantes no Caminho Infinito só conseguem isto 

quando chegam a um estado de consciência em que 
percebem a razão de sua fé. Ninguém chega ao estado 
de praticante em uma consciência que não tenha vis-
to através do sentido físico da existência A VERDA-
DE ABSOLUTA. Quando ele alcançou essa visão, 
ele tem o que o mundo chama de “a coragem de suas 
convicções”, que na verdade não é nada disso, mas um 
conhecimento dos princípios subjacentes à vida.

Um médico, observando um praticante de cura es-
piritual ao lado da cama de um paciente agonizante, 
pode dizer: “Você tem muita coragem para não recor-
rer a algum remédio material”, mas posso dizer-lhe 
que não há coragem alguma. O que está envolvido é 
alcançar um estado de consciência no qual há uma 
absoluta convicção de que A Saúde não depende do 
corpo, mas que o corpo é dependente de um estado 
de saúde onipresente. A saúde está aqui e agora; a 
saúde é tão onipresente quanto a integridade, a leal-
dade ou a fidelidade. A razão pela qual não estamos 
experimentando a saúde em sua plenitude é que, em 
vez de procurar a saúde para governar o corpo, pro-
curamos o corpo para produzir saúde.

“Escolha você hoje a quem você servirá”. Todo 
aquele que entra no caminho espiritual atinge um 
certo ponto de sua experiência, um dia em que uma 
escolha deve ser feita, uma escolha que traz consigo a 
convicção: “Eu não posso ir desse jeito para sempre; 
Não posso continuar uma confiança parcial primeiro 
em uma direção e depois em outra.” Este é um dia 
difícil para os estudantes porque geralmente é mais 
confortável buscar uma política de vacilação de um 
extremo a outro do que jogar fora a inércia tão típica 
da humanidade e chegar a um lugar de decisão.

Todo estudante no caminho espiritual provou que o 
corpo não dá saúde, nem o corpo controla a saúde. É 
A Saúde que controla o corpo e A Saúde é uma parte 
constituída de sua consciência. Tudo o que o Pai tem 
é seu. Portanto, a imortalidade e eternidade do Pai é 
a imortalidade e a eternidade do ser individual. Essa 
verdade conhecida e percebida se torna a saúde do 
corpo. Não é preciso coragem para abandonar o uso 
de remédios materiais no momento em que se percebe 
que sua saúde não depende de uma forma ou efeito. 
Não é difícil perder o medo da falta quando se percebe 
que não é o dinheiro que constitui a abundância do 
suprimento, mas a realização da sempre Presença da 
abundância que produz as formas de suprimento.

Em virtude de ter nascido, você está sob a lei – a lei 
de causa e efeito, a lei das influências ambientais, a lei 



60

da hereditariedade, a lei da infecção e do contágio, a 
lei do pecado, a lei da doença, a lei de riqueza e pobre-
za. Pelo mero fato de nascimento, você está sujeito a 
toda crença humana que existe em qualquer lugar na 
terra. Mas a partir do momento em que você se voltou 
para A Verdade, você se libertou da lei, posicionan-
do-se sob a Graça do Espírito. Por um longo, longo 
tempo neste caminho, será necessário que você cons-
cientemente se lembre de que você está se afastando 
de debaixo da lei e se colocando sob a Graça.

Todos os dias que você, por uma percepção cons-
ciente da Graça de Deus, remove a si mesmo de de-
baixo da lei e se reconhece a viver sob a Graça, você 
está morrendo diariamente. Enquanto esse processo 
continua, há menos reação humana à vida, e a vida 
é vivida em um plano completamente diferente. As 
reações são diferentes, e as coisas do mundo saem 
dos ombros sem afetá-lo de qualquer maneira.

Conheça a verdade e a verdade o libertará. A partir 
do momento em que você começa a entender que 
a vida funciona neste corpo e que o suprimento é a 
fonte do dinheiro que você precisa e usa, você está 
livre dos medos deste mundo e, em certa medida, 
você superou esse mundo. O Mestre disse: “Eu venci 
o mundo” . Ele não superou isso por ter a riqueza de 
Midas, nem tinha um armazém cheio de saúde sobre 
o qual pudesse se moldar. Ele venceu este mundo ao 
saber que exatamente onde ele estava era solo sagra-

do e que ali estava aquele Espírito no homem que 
o mantinha. É esse Espírito, o Espírito que é a sua 
consciência, que produz formas harmoniosas.

Há apenas uma atividade e essa é a atividade da 
consciência. Existe apenas um sentido real, a cons-
ciência, da qual os cinco sentidos físicos – visão, au-
dição, paladar, tato e olfato – são apenas extensões. 
Cada um desses sentidos funciona de maneira dife-
rente. Cada parte do corpo funciona de uma manei-
ra diferente: as mãos de um lado, os pés de outro, a 
mão direita de um lado, e a mão esquerda de outro, 
cada um complementando o outro e formando um 
todo completo. Cada parte de você é uma extensão 
da consciência. Essa consciência é Deus e, portanto, 
Deus está funcionando através de sua mente e corpo, 
e através de todas as atividades de sua vida.

Em cada fase da sua experiência, você pode se abrir 
para a Fonte infinita do ser, e sua vida será vivida in-
finita, espiritualmente, harmoniosa e perfeitamente. 
“O reino de Deus está dentro de você. . . Eu e meu 
Pai somos um. . . Não chame homem algum de seu 
pai na a Terra: pois só um é vosso Pai, que está nos 
Céus ” – Deus”. A única Consciência é a sua cons-
ciência – Deus. A única vida é a sua vida – Deus. 
Alcance e permita que Ele se desdobre, divulgue e 
revele a si mesmo; e viverá sua vida como sua vida, 
e nessa vida o infinito será a medida de sua demons-
tração.



61

Viva os princípios do
Caminho Infinito

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Janeiro de 1959

Chega um momento na vida de todo estudante 
da Verdade quando ele deve viver as palavras 
que declara, porque A Verdade deve ser vivi-

da e não meramente usada como um escudo ou um 
manto, ou como uma vestimenta a ser colocada ou 
desligada à vontade. Qualquer medida de Verdade 
que as gerações vindouras possam aceitar será devi-
do ao que você e eu fazemos hoje. Se você e eu não 
pudermos demonstrar com sucesso a vida espiritu-
al e a cura espiritual, não temos nada para dar ao 
mundo. Se você acredita que esse ensinamento tem 
a possibilidade de trazer harmonia espiritual à sua 
experiência, manifestada como harmonia de saúde, 
suprimento, companheirismo e todos os relaciona-
mentos, você certamente deve sentir que tem essa 
possibilidade para o mundo.

Se você acredita que o Caminho Infinito é uma 
mensagem que pode ser praticada na experiência di-
ária, uma responsabilidade recai sobre seus ombros 
para vivê-lo e demonstrá-lo. Não é uma responsabili-
dade que você me deve ou deve ao Caminho Infini-
to. A responsabilidade é primeiro para você e depois 
para todos aqueles que estão buscando uma saída 
para suas dificuldades humanas.

O reino de Deus está dentro de você, e se você fizer 
o sacrifício necessário e der a devoção necessária, po-
derá entrar em contato com esse reino de Deus dentro 
de você e extrair harmonia, plenitude e completude. 
Reconheça então que você tem uma responsabilidade, 
e essa responsabilidade é demonstrar os princípios do 
Caminho Infinito e, assim, mostrar a integridade pes-
soal que é uma parte inseparável da Mensagem.

O homem não viverá só de pão, mas de toda palavra 
que sai da boca de Deus. . . Não vos preocupes com a 
tua vida, com o que comereis, ou com o que haveis de 
beber; nem ainda para o seu corpo, o que você deve 
colocar. . . Seu Pai sabe que você precisa dessas coisas. 
. . . É um prazer para o seu Pai dar-lhe o reino.

Essas declarações indicam que você não precisa 
se preocupar, não precisa se preocupar com as ne-
cessidades da vida – para suprimento, saúde, lar, 
companhia ou transporte – porque essas coisas são 
“efeitos”: são o pão, a forma. Há Algo Invisível, e 
é sua responsabilidade prover, governar, manter e 
sustentar a harmonia do seu ser. Portanto, sua única 
responsabilidade é demonstrar esse Invisível Infini-
to que chamamos de Deus. Demonstre o Espírito 
de Deus que ressuscitou Jesus Cristo dos mortos e 
também vai acelerar seus corpos mortais. Demons-

tre isso e você terá demonstrado o princípio do Ca-
minho Infinito.

“Porque pela Graça sois salvos” – por este Espírito 
dentro de você, e quando o Espírito de Deus habita 
em você, então você se torna o Filho de Deus. Então 
você é espiritual, eterno, e imortal. Aquela parte de 
você que é da carne morre diariamente e você re-
nasce do Espírito. Você aprende então que este novo 
você, o “renascido” você, nunca nasceu. Apenas 
veio à luz quando o Espírito de Deus tocou você. É 
depois que o Espírito de Deus o tocou para que você 
se torne o filho de Deus, e então você semeia pelo o 
Espírito e colhe vida eterna.

O Espírito de Deus primeiro tocou você quando 
você foi transformado em um ensinamento espiritu-
al. De você mesmo, você não se voltaria para Deus, 
mas conforme o Espírito de Deus está tocando você, 
Ele começa a destruir esse senso pessoal de si mesmo, 
e você começa a “morrer diariamente” para aquilo 
que, até então, você tinha sido. Todas as coisas que 
constituíram a maior parte de sua vida – os praze-
res que você achava que não poderiam viver sem, 
sua posição na vida, sua riqueza ou suas realizações 
intelectuais – agora começam a ser cada vez menos 
importantes. Um dia você desperta e descobre que 
o lugar deles foi suplantado por uma pulsão interior, 
um desejo interior de conhecer a Deus, uma devoção 
interna pelas coisas de Deus e uma companhia inte-
rior com os que estão no caminho espiritual.

Hoje pode ser esse dia de transição para nós. Se nos 
lembrarmos deste dia como o tempo em que tomamos 
a decisão de esquecer “as coisas que estão por trás e 
[alcançar] as coisas que são antes, [para] pressionar 
em direção ao alvo, para o prêmio do alto chamado de 
Deus, em Cristo Jesus ”daqui a um ano teremos que 
admitir que uma transformação de nossa vida está em 
progresso. O sentido humano da vida nunca mais nos 
tocará tão profundamente: nunca mais poderemos 
odiar ou amar tão intensamente como antes; nem nos 
lamentaremos nem nos regozijaremos com a mesma 
intensidade da emoção humana. A profundidade da 
nossa visão continuará a trazer mais e maior luz espiri-
tual, sabedoria e orientação, para que todo dia seja um 
dia de discernimento mais profundo, um dia de maior 
vivência na atmosfera de Deus do que no dia anterior. 
Esse trabalho servirá de alicerce sobre o qual pode-
mos edificar o templo de nosso corpo e lar, o templo 
de nossa experiência individual – um templo não feito 
por mãos, um templo eterno nos Céus.



62

O “velho homem” que não teve tempo para a vida 
espiritual está começando a morrer; o “velho ho-
mem” que tem dedicado sua vida às bugigangas da 
vida está morrendo. Isso é o que acontece quando se 
encontra o caminho para esse Caminho. É natural 
que ao longo do caminho ele possa receber algumas 
bugigangas e apreciá-las, mas ele não as está procu-
rando, ele não está dedicando sua vida a tentar al-
cançá-las. O coração, a alma, a mente e o Espírito 
no interior dedicam-se apenas a uma coisa: encon-
trar Aquele a quem conhecer corretamente é a Vida 
Eterna e repousar Nele.

Independentemente de quais sacrifícios devem ser 
feitos, independentemente de quais compromissos 
devem ser abandonados, independentemente de 
quais viagens devem ser empreendidas, aqueles que 
estão no caminho espiritual nunca descansarão até 
que repousem nEle, porque o Espírito de Deus os to-
cou. O mundo encontra descanso e relaxamento em 
filmes, televisão, rádio, esportes, músicas e histórias 
de mistério, mas, embora os que estão no caminho 
espiritual possam desfrutar de tais diversões ocasio-
nalmente, não conseguem encontrar descanso ou 
paz neles. O Espírito já os tocou, e seu descanso é 
encontrado nesta busca.

No Caminho Infinito, você mostra pela vida que 
leva que há Algo que faz com que você diga que o 
homem não viverá só de pão. Há Algo além do pão 
– além da forma.

Não preciso pensar em minha vida, porque há Algo 
a respeito de mim, Algo cujo prazer é me dar o reino. 
Existe um Algo, um Eu que vive, e ainda não “eu”! É 
o Cristo, o Espírito de Deus em mim que vive a mi-
nha vida. É que Algo além da forma, mas que apare-
ce como forma, enchendo os mares com peixes, a ter-
ra com gemas, o ar com pássaros, o céu com estrelas.



63

Estabeleça uma consciência
consciente da presença
diariamente

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Janeiro de 1959

Torna-se sua função manter uma unidade 
consciente com o Cristo do seu ser interior, 
sabendo que o Cristo é o Filho de Deus e, é 

sempre um com o Pai. Quando você acordar de ma-
nhã, dirá a si mesmo: “Por favor, Pai, não me deixe 
cometer o erro de deixar este quarto até que eu te-
nha conscientemente percebido a Tua presença.”

Mais tarde, antes de sair de casa, vem o lembrete: 
“Pai, não me deixe sair daqui por mim mesmo; deixe-
-me ter a certeza da Sua presença ”, e você se senta 
novamente para aquele momento de contato.

Adquira o hábito de transformar seu pensamento 
para a percepção de que sua dependência está no In-
visível, não no visível, que você não vive só de pão ou 
de qualquer coisa no reino externo, mas que vive da 
Graça, de toda palavra que procede da boca de Deus. 
A partir do momento em que você faz disso uma práti-
ca consistente, você é uma consciência em expansão.

Se você fez o seu contato consciente com Deus, 
descobrirá que a cada dia Deus falará com você: “Eu 
estou com você; não tenha medo. Vá adiante com o 
seu negócio; Eu estarei lá antes de você.”

Haverá sempre algo que estará na natureza de uma 
garantia de que você não está andando nesta vida 
sozinho ou vivendo através de sua própria força, que 
você não está trabalhando meramente com sua pró-
pria inteligência limitada.

Sempre haverá uma Influência orientadora que sa-
berá apenas uma coisa mais do que você, você mes-

mo, sabe, que o capacitará com mais um grau de for-
ça do que você, você mesmo, possui.

Quando você faz contato com essa Presença, pri-
meiro em menor grau e depois em maior grau, ela 
começa a viver sua vida e você se vê reconhecendo: 
“Eu estou vivo e vivo, mas há algo mais do que o 
pequeno ‘eu’ operando em mim; há algo mais do que 
esse “eu” pessoal, dirigindo, guiando, prosperando e 
fortalecendo-me “.

Uma dúzia de vezes por dia lembre-se de que, como 
um mero ser humano, você está isolado da sua Fonte. 
Portanto, faça sua união consciente, seu contato cons-
ciente e persista nela, mesmo que haja períodos inter-
mitentes de discórdia e desarmonia. Foi Paulo quem 
disse em substância: “Ainda não posso declarar que 
cheguei à plenitude, mas pelo menos esquecendo-me 
das coisas que já passaram, vou seguir em frente”.

Através da atividade da Verdade em sua consci-
ência, você manterá sua vida sob a Graça, mas não 
pense por um único momento que nesse plano você 
avançará tão alto espiritualmente que a tentação de 
uma forma ou de outra não possa vir até você. Essa 
tentação, no entanto, é mais provável que venha no 
disfarce do bem do que do mal. Eu duvido que há 
muitas pessoas que foram realmente tocadas pelo Es-
pírito que são muito seriamente tentadas pelo que o 
mundo chama de mal, mas tenho visto muitos deles 
tentados pelo bem do mundo – pela fama, riqueza ou 
facilidade.



64

Dons espirituais são
pré-requisito para o
serviço mundial

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Janeiro de 1959

A primeira regra da sabedoria espiritual é es-
quecer o mundo: esqueça de fazer o bem no 
mundo; esqueça o seu companheiro. Preo-

cupe-se, em primeiro lugar, em estabelecer sua pró-
pria integridade espiritual e em realizar sua própria 
identidade espiritual. Seja espiritualmente dotado, 
e então, automaticamente, você se torne o guarda 
do seu irmão e você estará colocando em prática o 
amor ao próximo como a ti mesmo, porque a dota-
ção espiritual é como a atmosfera de Deus: é um per-
fume rico que escapa de você sem nenhum esforço 
consciente . Então você não tem que subir e descer 
o mundo sendo um “benfeitor”. O mero fato de que 
você está no mundo significa que algum grau de po-
der espiritual está fluindo de você, elevando a cons-
ciência humana, mesmo no exato momento em que 
você não consegue ver um resultado visível.

Você não tem ideia de qual influência generalizada 
a palavra que você fala neste mesmo dia pode ter, mas 
sua influência será apenas na medida de sua própria 
investidura espiritual. Se, em vez de se preocupar em 
“salvar o mundo”, você preocupa-se principalmente 
com o seu próprio desdobramento espiritual, então, 
de alguma maneira miraculosa, Deus proverá meios e 
recursos para a Verdade que você percebeu derramar 
da sua boca nos ouvidos de outra pessoa – mas ape-
nas por causa de suas próprias realizações espirituais.

Você deve ter apenas um propósito:
O desenvolvimento de sua própria capacidade es-

piritual e dons espirituais, colocando em atividade 
dentro da sua consciência A Presença e os Poderes 
Espirituais.

Dons espirituais pré-requisitos para um serviço 
mundial

O uso que Deus faz dessa capacidade espiritual 
depois de você desenvolver é o negócio de Deus. 
Como no caso dos primeiros anos na formação de 
um concertista, cuja função não é sair à procura de 
compromissos de concerto, mas praticar escalas; en-
tão, sua função é desenvolver sua própria capacidade 
espiritual.



65

Responsabilidade
individual

Joel – Cartas do Caminho Infinito 
Janeiro de 1959

Quando as crianças deixam de ser crianças, as 
responsabilidades da idade adulta recaem so-
bre os ombros, e às vezes chegam os dias tris-

tes porque, embora tenham atingido o número de anos 
que deveriam ser a medida da maturidade, nem sem-
pre estão preparadas para essa responsabilidade. Isso é 
duplamente verdadeiro em relação aos estudantes da 
Verdade. Muito poucos deles estão prontos para as res-
ponsabilidades da idade adulta, apesar do fato de que 
eles podem ter estudado a Verdade por 10, 20, 30 ou 
40 anos, porque o número de anos de estudo não é um 
barômetro da maturidade espiritual de um estudante.

Você enfrenta uma grande responsabilidade quando 
chega a um lugar na consciência onde cada palavra 
se torna uma lei para si mesmo. Você não pode mais 
se considerar um estudante de Verdade e, ao mesmo 
tempo, violar a Verdade em seu pensamento ou em 
sua vida. Tal fracasso em viver A Verdade pode não 
acarretar uma penalidade demasiadamente severa, 
desde que essa Verdade seja apenas um processo men-
tal ou desde que seja algo que você pense e, em segui-
da, expresse como lugares-comuns sem sentido.

A partir do momento, no entanto, no qual você 
cresce na Verdade e percebe:

“Isso é realmente Verdade. Eu sou o filho de Deus; 
Eu sou a descendência de Deus; Deus constitui o 
meu ser e existe uma Presença que me precede para 
endireitar os caminhos tortos. Eu sei agora ao obser-
var cada detalhe da minha própria vida que há uma 
influência em minha vida me encobrindo, que há um 
poder sobre, acima e além de qualquer coisa huma-
na, física ou mental ”

A partir desse momento você é realmente um adul-
to na Verdade, e a partir daí você é obrigado a viver 

as palavras que você pronuncia, ou você vai achar 
que A Verdade é uma faca de dois gumes.

Assim como a liberdade humana e a liberda-
de individual acarretam sérias responsabilidades, 
acontece com também a Liberdade Espiritual. 
Muitas pessoas ainda pensam em independência 
ou liberdade como licença, uma liberdade para fa-
zer qualquer coisa que queiram fazer, sem perceber 
que liberdade significa realmente a liberdade de 
viver no sentido de que todos possam gozar de li-
berdade – a mesma independência e liberdade que 
você desfruta, o mesma independência e liberdade 
que você quer para você mesmo – para que todos 
estejam livres com relação a se unirem pelo bem 
de todos. Portanto, inerente à independência e li-
berdade está a responsabilidade de defender uns 
aos outros e a responsabilidade de estar em liber-
dade uns com os outros.

Isso é ainda mais verdadeiro em relação à Liber-
dade Espiritual, mas essa Liberdade Espiritual pode 
ser alcançada e retida apenas quando a Maturida-
de Espiritual é alcançada. Essa Liberdade Espiritual 
entretanto, não significa que a pessoa é livre para 
ignorar as Leis de Deus e fazer qualquer coisa que 
ele queira fazer. Pelo contrário, atribui-lhe uma pro-
funda responsabilidade de amar o próximo como a 
si mesmo. É responsabilidade de todo estudante da 
Verdade atingir a Maturidade Espiritual e mostrar Li-
berdade Espiritual ao mundo, porque ninguém pode 
ajudar o outro, ninguém pode amar o outro, exceto 
na medida em que ele mesmo chegou a um lugar de 
espiritualidade e realização; Ninguém pode dar ajuda 
espiritual a outro a menos que ele próprio seja espiri-
tualmente dotado.



66

O único grande Milagre Joel Goldsmith – Cartas do Caminho Infinito
O Coração do Misticismo

Dezembro de 1958

Palavras faladas ou escritas nunca podem trans-
mitir adequadamente a ideia do Cristo. Não há 
como entender o Cristo senão através da capa-

cidade espiritual de discernimento – as capacidades 
da Alma. Palavras são sempre inadequadas.

Na Escritura Hebraica, o termo para o Cristo é o 
Messias. Os hebreus sempre esperam a vinda de um 
Messias, mas ninguém sabe se, no começo, eles es-
tavam esperando um homem ou se eles entendiam 
o termo Messias como um poder ou uma presen-
ça. Mas qualquer que fosse o conceito deles sobre o 
Messias, eles sabiam sua função e o que se poderia 
esperar disso:

O Messias lhes traria liberdade. Isso pode ser in-
terpretado como liberdade política, uma vez que eles 
eram escravos políticos, ou como liberdade econômi-
ca, uma vez que estavam na escravidão à pobreza, ou 
como liberdade física ou moral, pois não há dúvida de 
que eles eram escravos da sensualidade e das carac-
terísticas que foram criadas e nas condições em que 
se encontravam. Pode ser que eles pensassem que o 
Messias os libertaria de influências externas, ou eles 
podem ter entendido a palavra mais corretamente 
do que imaginamos: Eles podem ter entendido que 
o Messias seria aquilo que os libertou de si mesmos 
– de sua escravidão ao sentido, de sua escravidão a 
ideias falsas, de sua escravidão à ignorância.

A meu ver, o Messias é aquilo que nos liberta de 
nós mesmos, de um senso limitado de si mesmo. Nós 
nunca somos escravizados por alguém ou qualquer 
condição, exceto por aquilo que seja feito ou aceito 
por nós mesmos. Fazemos nossas próprias condições 
de escravidão ou aceitamos passivamente condições 
sem a percepção de que existe dentro de nós o que 
poderia nos libertar.

Os hebreus, no entanto, chegaram a um lugar onde 
sua expectativa era um homem. Isaías fala daquele 
homem como o Príncipe da Paz, o poderoso Conse-
lheiro, aquele cujo nome se chamará Maravilhoso. 
Para um homem de tal iluminação como Isaías, pode 
ser que, embora usando o termo “homem” ou “ele”, 
ele realmente estivesse se referindo a uma Presen-
ça espiritual, um Poder, aquilo que permeia todo ser, 
aquilo que nunca é visto em e de si mesmo, mas que 
é sempre visto e ouvido pelo seu efeito. O Messias 
significa Deus conosco, a Presença de Deus, o Espíri-
to de Deus. Mas quando é traduzido para o grego, o 
Messias se torna o Cristo – o Messias em hebraico e 
aramaico, o Cristo em grego.

A Mensagem e o Mensageiro tornam-se Um

Para trazer este Cristo, o Messias ou Espírito de 
Deus, para nossa consciência, vamos por um momen-
to aceitar o fato de que não é um homem, mas que é 
algum tipo de impulso espiritual, presença ​ou ​poder​, 
que aparece ou age através do homem, que age como 
homem. Essa é a razão pela qual o Cristo não pode 
ser separado do homem Jesus, porque eles se tornaram 
um. Não há como separar uma mensagem de um men-
sageiro porque elas se tornam uma só. A mensagem, 
no entanto, é sempre maior que o mensageiro. Com 
o tempo, todo mensageiro desaparece da vista visí-
vel, mas a mensagem permanece e é continuada por 
outros. Se você entender isso, nunca ficará confuso e 
enganado ao adorar um homem ou uma mulher. Você 
sabe que o Cristo nunca pode desaparecer enquanto 
houver um indivíduo na Terra através do qual Ele pos-
sa aparecer, e quando não houver homens, mulheres 
ou crianças na Terra, você não precisa se surpreender 
se Ele vier através de uma rocha.

Para alguns, é absolutamente essencial que o Cristo 
apareça por meio de palavras ou pensamentos, e por 
isso é necessário que o Cristo se traduza para algu-
mas pessoas como pensamentos, e para outros, deve 
ser transmitido através do discurso. Existem alguns, 
no entanto, em quem nenhum processo é necessário 
– sem pensamentos, sem palavras. Esses poucos po-
diam sentar-se no silêncio em estado de receptivida-
de, não pensando em qualquer tipo de pensamento 
e receberiam uma mensagem. O Cristo nos une e faz 
um vínculo entre nós, que não requer palavras, nem 
pensamentos, e, ainda assim, há um entendimento 
que ocorre entre nós – um brilho nos olhos, o toque 
de um dedo. É algo muito santo e muito sagrado. Há 
estudantes neste trabalho que têm experimentado 
tantas vezes que eles o entendem completamente.

Todos nós devemos eventualmente chegar àque-
le lugar onde não ​​“confiamos em carros, porque eles 
são muitos; e nos cavaleiros, porque são muito fortes”​​, 
onde não olhamos para ​​“o homem cuja respiração está 
nas narinas”​,​ nem mesmo para os seus pensamentos.

Nós não olhamos para a força humana – força fí-
sica ou poder mental; nós não olhamos para qual-
quer coisa que esteja no reino da criatura, isto é, para 
qualquer coisa que já tenha sido feita, mas olhamos 
apenas para o Santo de Israel, o Infinito Invisível.

Para os seres humanos, isso parece muito intangí-
vel, efêmero e vago, mas deve tornar-se menos até 



67

que o próprio Invisível se torne visível e tangível. O 
Cristo, ou o Messias é essa presença, poder e influ-
ência, que está dentro de todos nós, mas que não 
está disponível para nós até que seja demonstrado: 
O Cristo está no santo e no pecador; o Cristo está no 
homem doente e no homem do bem; o Cristo está na 
consciência do rico e do pobre, do branco, do preto 
e do amarelo, porque o Cristo é onipresença, conhe-
cido pelos chineses como Tao, pelos hindus como 
Brahma, pelos hebreus como Emanuel ou Messias, 
para os cristãos como o Cristo, mas sempre Um e, a 
mesma coisa – a Presença de Deus conosco.

​Cura é o sinal do milagre

O Cristo, embora esteja sempre presente, não está 
disponível ao homem mundano até que o homem te-
nha superado a dependência daquilo que é visível ou 
tangível ao sentido humano e tenha aprendido o sig-
nificado do transcendental, aquilo que é invisível à 
vista, inaudível para ouvir, e ainda assim real, forte e 
poderoso. Nosso trabalho é a abertura da consciência 
para o Cristo. Quando o Cristo é realizado (percebi-
do), encontramos-nos entrando em maior harmonia 
de mente, corpo, negócios, finanças e lar. Nós, da 
mesma forma, descobrimos que somos capazes, mes-
mo como o Mestre e os discípulos, de levar uma me-
dida daquela cura a todos aqueles que são abertos e 
receptivos a Ela – não a todas as pessoas, no entanto, 
porque existem aqueles que procuram apenas pães e 
peixes, ou seja apenas melhor fisicalidade (qualidade 
de vida material), e embora alguns deles sejam cura-
dos, não realizamos nosso melhor trabalho com eles.

A cura é de suma importância no trabalho de O 
Caminho Infinito porque, embora a cura não seja o 
objeto de nosso trabalho, a cura é o sinal que segue a 
realização e demonstração do Cristo. À medida que 
você, através do estudo, leitura, oração, meditação 
e comunhão com Deus, leva a um ​estado de consci-
ência em que ​O Cristo se torna realidade – torna-se 
tangível – você descobrirá que o Cristo toma conta 
de sua vida, literalmente diante de você a fim de tor-
nar os lugares tortos em uma linha reta, literalmente 
andando ao seu lado, invisível, mas tão tangível que 
você sabe que esta ​Presença está com você e você 
sente seus efeitos em sua experiência de vida.

É este Poder, reconhecido e realizado, que faz o 
trabalho de cura: O trabalho de cura não se realiza 
conhecendo A Verdade, mas conhecer A Verdade é 
uma preparação que leva à cura, levando ao estado 
de consciência em que nos tornamos receptivos ao 
Cristo. O trabalho de cura, no entanto, só é realiza-
do nessa fração de segundo quando o Cristo se torna 
evidente, quando esse sentimento de consciência ou 

liberação ocorre dentro de nós.
A forma de cura do Caminho Infinito não envolve 

dizer ao paciente que ele seja diferente do que ele é, 
isto é, não envolve dizer a ele que seja mais amoroso 
ou mais justo, ou mais moral ou mais qualquer coisa. 
Ele o leva exatamente onde está, aceita-o como ele 
é e permite que esse Cristo entre em sua consciência 
e faça a transformação, em vez de tornar a cura con-
tingente nos esforços do paciente no sentido de ser 
um ser humano melhor. Não há nada de errado em 
fazer um esforço humanamente com o objetivo de 
ser melhor, e estamos sempre fazendo isso até certo 
ponto, mas nenhuma quantidade de esforço huma-
no para melhorar seu eu transformará a vida de uma 
pessoa. Para trazer isto, este Poder maior, o Cristo, 
deve encontrar entrada na consciência. Então, e so-
mente então, a transformação acontece.

Devoção é necessária

Saulo de Tarso era um homem muito bom, um 
homem que passava seus dias e noites pensando 
em Deus, profundamente religioso, acreditando em 
Deus, temendo tanto o reino de Deus que estava dis-
posto a fazer quase qualquer coisa para proteger seu 
Deus e seu caminho de Deus. Na vida sua paixão era 
tão intensa por Deus que ele não permitiria que nada 
impedisse a realização de Deus. No meio de seu zelo, 
a realização veio: Ele ficou cego com um tremendo 
poder de luz, e, então, aquele que havia perseguido os 
cristãos se tornou um dos grandes apóstolos do Cris-
tianismo. Todos os anos que ele passou aprendendo 
sobre um Deus desconhecido, um Deus ​​“a quem vós, 
portanto, ignorantemente adoram” , como ele cha-
mou mais tarde – todos os anos de devoção zelosa, 
quase fanática, a Deus foram proveitosos para ele.

E assim é conosco: Toda afirmação que já fizemos, 
toda negação que já fizemos, todo pensamento que já 
tivemos, ou toda tentativa que fizemos humanamen-
te de melhorar a nós mesmos é uma ajuda ao longo 
do caminho. Se persistirmos nisso com devoção su-
ficiente, chegaremos àquele lugar onde também nós 
somos atingidos pela luz da Verdade e, nesse lampejo 
ofuscante, saberemos que o Cristo existe como uma 
realidade viva. O Cristo não está em um certo modo 
de pensar; o Cristo não é conhecimento da Verdade; 
e o Cristo não é um livro sobre a Verdade: o Cristo 
é uma realidade real e viva que ninguém jamais foi 
capaz de explicar, mas que tantas pessoas puderam 
ter em si mesmas e experimentar.

Quando não temos mais fé nos “cavalos e cavaleiros 
do Egito”, quando não temos mais fé em espadas ou 
remédios materiais ou pensamentos ou qualquer coisa 
que esteja no mundo visível ou tangível, chegamos a 



68

um momento em que não temos nada a fazer. Apegue-
-se a: ​É aquele momento em que clamamos em deses-
pero, como fez Maria: “​ Eles levaram o meu Senhor”.​ ​
Esse é o dia! Esse é o momento da glória, o momento 
em que não temos Senhor – nada a que se apegar, não 
temos um pensamento para se apegar, nem uma cren-
ça. Nada em que tenhamos fé permanece.

Esse é o momento mais glorioso de toda a nossa car-
reira, porque quando todos os “cavalos e cavaleiros” 
tangíveis foram levados para longe de nós, quando to-
das as nossas armas e bombas foram retiradas e todos 
esses “pensamentos corretos” falharam e não temos 
mais nada , nada resta, é quando temos o Cristo.

É quando o Espírito toma conta e diz: ​​“Você se es-
queceu de mim? Eu ainda estou com você. Se você 
atravessar as águas, não se afogará; se você passar 
pelas chamas, elas não se inflamarão em você. Eu 
nunca te deixarei, nem te abandonarei. Antes que 
Abraão existisse, Eu Sou. Eu estarei com você até o 
fim do mundo.”

E nos viramos e dizemos: “Esqueci de tudo. Eu 
estava procurando um pensamento; Eu estava pro-
curando por uma declaração de Verdade; Eu estava 
procurando por um bom praticante; Eu estava pro-
curando por um novo ensinamento ”.

“Sim, eu sei que você era, e Eu estava de pé aqui 
– Eu, sempre Eu. Eu no meio de você sou poderoso. 
Eu sou o Senhor Deus de Israel, o próprio Cristo, ou 
Filho de Deus, em você. ”

“Sim, eu no meio de mim é poderoso. Paulo viu ​
(um homem em Cristo ... se no corpo ... ou se fora 
do corpo, eu não sei dizer) – se na forma física ou 
não eu não sei, mas eu vi aquela criatura. Eu nem sei 
se foi externalizado; pode ter estado dentro do meu 
próprio ser. ”

“E foi, porque Eu nunca sai de você. Eu nunca me 
torno externo para você. Eu Estou sempre no meio 
de você. Eu sou a própria consciência do seu próprio 
ser. Eu sou sua alma; Eu sou o pão e o alimento e o 
vinho. Eu no meio de ti, É. Eu tenho alimento que 
o mundo não conhece. Eu posso te dar água, água 
viva. Eu sou o pão da vida.

Basta pensar nisso: Eu Sou isso – e estamos procu-
rando em um livro para isso; temos procurado um 
homem por isso; temos procurado algum ensinamen-
to para isso.

Os hebreus de antigamente cometeram o erro de 
pensar que o Messias seria um homem em vez de per-
ceber que o Messias viria na forma de um homem, 
como um mensageiro lhes trazendo a consciência do 
Cristo. Depois do tempo de Jesus, foram trinta anos 
antes que a luz de Cristo viesse a Paulo, e foi noven-
ta anos depois que o Mestre não era mais visível na 
terra antes de João de Patmos, o maior expoente de 

Cristo, a maior testemunha do Cristo de quem temos 
conhecimento, teve a visão do Cristo. Essa experiên-
cia só poderia chegar a eles porque o Cristo, Eu, está 
sempre presente, onipresente.

Eu era onipresente em Paulo; Eu era onipresente 
em João; e Eu sou onipresente em todos os santos 
e pecadores na terra, aguardando primeiro o seu re-
conhecimento e, em seguida, o reconhecimento do 
mesmo. Nós nos tornamos conscientes do Cristo em 
proporção aos momentos de silêncio receptivo que 
experimentamos. Nenhuma pessoa que reserve tem-
po suficiente, dia e noite, mesmo que o tempo seja 
dividido em períodos de apenas dois ou três minutos 
cada, se tornará receptivo e responsivo ao Cristo – a 
menos que seja em um período de terrível perigo.

Espero que nenhum de nós tenha que esperar até 
estarmos em um calabouço em algum lugar, ou à beira 
da morte antes de nos abrirmos para o Cristo. Temos 
a mesma oportunidade de tê-lo revelado dentro de 
nós como qualquer outra pessoa tem. Você pode dizer 
que alguém tem mais lazer. Você pode até dizer que 
eu tive mais lazer. Mas eu não encontrei o Cristo em 
meu lazer. Quando eu estava no mundo dos negócios 
na estrada vendendo mercadorias ou fazendo viagens 
para a Europa para comprar mercadorias, eu tive que 
ter tempo para ler e fazer introspecção. Eu estava ocu-
pado, tão ocupado tanto quanto qualquer um de vo-
cês, mas tive que aprender a colocar certas coisas em 
primeiro lugar. Essa é a lição que todos nós temos que 
aprender. Nós sempre encontramos tempo para fazer 
as coisas que realmente queremos fazer. Se houver 
fome de Deus suficiente dentro de você, você também 
encontrará o tempo necessário para orar a Deus para 
que seja mostrado o caminho, e uma estrada se abrirá 
diante de você. Você descobrirá que, com esses fre-
quentes períodos de meditação, com prática suficien-
te, eventualmente acontecerá: Um desses ​​flashes che-
gará ao estado de Paulo, provavelmente em um grau 
menor, possivelmente em um grau maior, porque não 
há limite exceto o limite de nossa receptividade. Isso 
vai acontecer! E quando isso acontecer, você saberá 
o que quero dizer quando digo que o Cristo é nossa 
salvação, que o Cristo é a nossa saúde, que o Cristo é 
nosso suprimento, e que o Cristo é nossa orientação, 
direção e proteção. O Cristo é tudo em todos para nós 
quando o Cristo é realizado.

O Cristo é O Milagre

Aqueles que experimentaram o Cristo já sabem que 
é uma experiência milagrosa e que isso resulta em mi-
lagres. Muitas pessoas, mesmo em nosso trabalho, não 
acreditam em milagres. Eles não podem aceitar mila-
gres como uma possibilidade ou um fato. Quantos de 



69

vocês, que estiveram em metafísica nos últimos dez, 
quinze ou vinte anos, já contaram quantos dias você 
esteve doente ou quantas vezes você foi rapidamente 
curado sem cirurgia, sem remédios e, além disso, sem o 
encargo financeiro que os cuidados médicos frequen-
tes implicam. Se isso não é um milagre em si mesmo, 
o que é isso? Quantos de seus filhos evitaram muitas 
das doenças infantis? Se você se lembrar do grau de 
imunidade que experimentou nessas e em outras áre-
as, saberá que milagres estão acontecendo com você 
todos os dias. Se uma dor de cabeça simples é curada, 
isso em si é um milagre. Por quê? Porque foi feito por ​
Algo que ninguém no mundo jamais conseguiu expli-
car. Toda vez que o menor mal é curado espiritualmen-
te, você testemunhou a Presença de Deus, a atividade 
do Cristo. Esse é o milagre.

A cura não é o milagre: o fato de termos experi-
mentado a atividade do Cristo é o milagre. Nós pen-
samos que a abertura do Mar Vermelho foi o milagre; 
Pensamos que a multiplicação dos pães e peixes foi o 
milagre. Não, esse foi o ​efeito do milagre: o milagre 
foi a onipresença do Cristo; o milagre estava teste-
munhando a atividade do Cristo que resultou em 
pães e peixes multiplicados ou em cura. ​O milagre é 
a experiência do Cristo.

O que acontece na experiência humana é o resul-
tado do milagre. Não busque os resultados do mi-
lagre até que você tenha experimentado o próprio 
milagre – o milagre da experiência do Cristo!

É por isso que tantas pessoas perdem o milagre: 
pensam que a cura é um milagre​. A cura espiritual 
não pode ocorrer sem a atividade do Cristo. O Cris-
to é o milagre; a cura é uma inevitabilidade. Tudo o 
que acontece depois da experiência do Cristo é uma 
inevitabilidade – maior saúde, maior riqueza, maior 
segurança, maior proteção, maior tudo. O milagre é a 
demonstração e experiência do Cristo. Quando você 
tiver experimentado isso, você testemunhará um mi-
lagre como ninguém no mundo acreditará, exceto 
aqueles que o experimentaram.

Aqueles primeiros cristãos que estavam na prisão 
e tiveram suas algemas atingidas experimentaram o 
Cristo: Foi o Cristo, um Nada invisível, que rompeu 
as algemas. Esse foi o milagre – a invisibilidade que 
fez isso! Daniel na cova dos leões – isso é um milagre? 
Não, mas o que fecha a boca do leão é o milagre. 
Uma vez que a boca do leão está fechada, não há 
nada milagroso sobre Daniel estar lá. Você e eu fica-
ríamos lá também, se tivéssemos algo para fechar a 
boca do leão. Quem tem medo de leões quando suas 
bocas estão fechadas?

Você vê o que é o milagre?
O milagre é o Cristo. Todo o resto é o efeito da-

quele grande milagre. Nunca se preocupe com uma 

demonstração. Nunca procure por um sinal. Nunca 
procure por um símbolo exterior. Preocupe-se apenas 
com uma coisa: experimentar o Cristo. Deixe espaço 
em sua consciência para o influxo, porque quando 
chegar, você poderá dizer com Paulo: ​​“Vivo; todavia 
não eu, mas Cristo vive minha vida”. Cristo é o cami-
nho; Cristo é a verdade; Cristo é o remédio; Cristo é 
o pão; Cristo é o vinho; Cristo é a água.

Vamos demonstrar o Cristo na Terra e teremos paz 
na terra. Mas não tente ter o milagre da paz na terra 
sem o Cristo, porque isso não pode acontecer. Não 
espere qualquer tipo de paz entre os indivíduos; nem 
espere encontrar paz dentro de você. Você poderia 
estar sozinho em uma ilha deserta e ainda estar em 
tortura. Mas se você tem o Cristo, você estará em paz. 
Exceto que o Cristo nasça em nós, não há paz. Nossa 
fé deve estar em Cristo, não em qualquer homem ou 
mulher, não em algo externo para nós. Nossa fé deve 
estar no Invisível. Nossa fé pode a princípio estar no 
Cristo invisível de Jesus, Isaías, João ou qualquer um 
que mostre evidências da Presença do Cristo. Esses 
grandes direitos espirituais são o caminho de entre-
ga-transbordo, mas no final devemos voltar ao Cristo 
do nosso próprio ser: Eu, Eu mesmo, é o caminho: ​
“Eu sou o caminho, a verdade e a vida”.

Eu é isso, o Eu de você e Eu de mim.

ALÉM DA ESCRIVANINHA

O Natal oferece uma oportunidade especial para dar 
presentes como uma expressão externa de um amor e 
gratidão interior. Isso aprecio, mas acima de tudo va-
lorizo ​​a associação da estação com a vida, mensagem 
e missão de Cristo Jesus. Durante este período, passo 
muitas horas do dia e da noite meditando e muitas ve-
zes “sinto” a presença do Mestre de Nazaré. Milagres 
estão ocorrendo no mundo hoje – e o mundo não o 
conhece. A Graça de Deus enviou homens e mulhe-
res à Terra em todas as Eras para mostrar ao mundo 
o milagre da graça. Viaje pelo mundo onde quer que 
você esteja – hoje a Terra está cheia da Sua glória. 
Sua Presença brilha nos rostos de homens e mulheres 
em todas as terras, de modo que a saudade do dia da 
liberdade espiritual não pode estar longe.

Os jornais relatam apenas as nuvens escuras do 
sentido se movendo na frente dos corpos celestes. O 
bem raramente é notícia. Para contemplá-lo andan-
do pela terra, caminhando pelos céus, enchendo as 
mentes e os corpos dos homens, é necessário abrir 
o olho interior e o ouvido interno e ver o que está 
acontecendo nos bastidores.

Em uma de minhas recentes viagens, conheci uma 
mulher a quem as pessoas chegam em milhares, que 
ela pode dar a cada um, não mais do que dois mi-



70

nutos, e ainda assim as bênçãos e curas fluem como 
areia através de uma peneira. O milagre não é apenas 
a mulher – e um milagre ela realmente é -, mas o 
milagre é que milhares de pessoas no mundo estão 
tão espiritualmente sintonizadas para encontrá-la. 
Eu conheci um homem tão inspirado por Deus que 
milhares desobedeceram às ordens de sua igreja para 
se reunir a ele para receber a graça de Deus enquan-
to fluía através dele, e ministros desobedeceram seus 
superiores para abrir as portas da igreja que haviam 
sido fechadas para deixá-lo ministrar ao doente, ao 
faminto, e ao pobre.

Nunca, talvez em toda a história, tantos médicos, 
psicólogos e psiquiatras tenham vindo aos centros 
espirituais do mundo em busca daquele pão que des-
ce do céu. Nunca, talvez, tantos funcionários do go-
verno estejam dispostos a ouvir e ler sobre o Poder 
que não é um poder sobre qualquer coisa ou sobre 
alguém, mas que é apenas o poder da Graça.

O milagre em si é que muitos estão se voltando 
da carta morta de cerimônia e ritual para buscar as 
águas vivas que fluem constantemente das Almas 
dos iluminados. Como os homens santos do Orien-
te são honrados, respeitados e reverenciados, hoje 
também vejo o milagre do reconhecimento dado aos 
iluminados do Ocidente.

Todos nós precisamos perder o orgulho do intelecto 
que nega milagres e torna-se infantil o bastante para 
contemplar os milagres que enchem a Terra neste exa-
to momento – não apenas os milagres da realização 
mecânica, milagrosos como são, mas também o gran-
de milagre, o milagre da graça de Deus restaurando 
mentes e corpos doentes e levantando homens cheio 
de visão espiritual para criar um novo tipo de governo.

A cura espiritual resulta não tanto por causa do 
que você sabe mas como por causa do que você sen-
te. É o desapego do esforço mental e da luta e deixar 
a Graça de Deus se revelar. O maior milagre no céu 
ou na terra é a Graça de Deus. A cura espiritual vem ​​
“não por força nem por poder” mas pela Graça de 
Deus; a sabedoria espiritual não se desenvolve ​“for-
çando pensamento”,​ mas pela realização de Sua pre-
sença. ​​“Não necessitarás de lutar” porque ​​“onde está 
o Espírito do Senhor, há liberdade”.​​ Na presença de 
Deus está a plenitude da vida.

Nesta carta você leu o milagre da minha vida – a 
experiência do Cristo se revelando como uma Pre-
sença viva. Aqui você lê como a consciência desta 
Presença se torna a nova dimensão da vida, Cristo, e 
como Ela aparece como o nosso bem diário. A gran-
de alegria em tudo isso é que a Experiência veio a 
mim quando estava vivendo a vida humana normal 
de um homem de negócios com a maioria de suas 
falhas humanas e poucas de suas virtudes, embora 
sem dúvida tenha vindo por causa da profundidade 
do meu desejo de conhecer a Deus .

A maior alegria veio mais tarde quando percebi 
que todos os homens podem experimentar a Deus, 
se assim for, eles verdadeiramente O buscam, em vez 
de buscar aquilo que pode vir através Dele. Esse é o 
segredo. Reflita sobre isso durante toda a temporada 
de festas, quando Seu espírito estiver pairando perto 
do mundo e pronto para entrar – se apenas lhe pedir-
mos para entrar.

Eu não consigo ver a passagem de dezembro sem 
lhe falar do amor profundo e do coração cheio de 
gratidão por todos vocês que constituem minha fa-
mília. Mas vocês entendem, eu sei.


